
 
 

IN ALTVM 
 

REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA DA FATEO 
 

 
 
 

ARTIGO 

 

(RE)EXISTIR NA TERRA: A Ecologia e a Filosofia da Libertação 
de Enrique Dussel 

(RE)EXIST ON EARTH: The Ecology and the Philosophy of Liberation of Enrique 
Dussel 

 

Guilherme Felipe Santos Rocha1 
guilhermefelipe270903@gmail.com 

 
Leila Maria Orlandi Ribeiro2 

leilaor2608@gmail.com 
 

Resumo: Este artigo explora a interseção entre ecologia e filosofia da libertação de 
Enrique Dussel, com o objetivo de compreender como a ética comunitária proposta por 
Dussel pode contribuir para uma abordagem ecológica que promova justiça social e 
ambiental. A análise crítica abrange a trajetória de Dussel, seus principais conceitos e a 
relevância de sua ética comunitária para a ecologia. O estudo também aborda definições 

2 Doutoranda de Teologia da FAJE. Mestra em Teologia pela FAJE e Mestra em Educação pela UnB. Professora da FATEO - 
Faculdade de Teologia da Arquidiocese de Brasília, Cursos de Filosofa e Teologia – Bacharelado 

1 Bacharelando do 6º período de Filosofia da Faculdade de Teologia da Arquidiocese de Brasília – FATEO. 

mailto:guilhermefelipe270903@gmail.com
mailto:leilaor2608@gmail.com


2 

de ecologia, reflexões sobre sustentabilidade e justiça ambiental, e a importância de 
(re)existir em harmonia com a Terra. Além disso, são examinadas as interseções teóricas 
entre ética e ecologia, incluindo diálogos com trabalhos anteriores, confluências e 
divergências entre Dussel e práticas ecológicas contemporâneas, e novas perspectivas 
para uma ecologia ética. O artigo enfatiza a necessidade de promover relações 
harmoniosas com o meio ambiente, utilizando a ética da libertação como guia para um 
futuro ecológico sustentável.  
 
Palavras-chave: Ecologia, Filosofia da Libertação, Enrique Dussel, Justiça Ambiental, 
Comunidade.  
 
Abstract:  This work explores the intersection between ecology and Philosophy of 
Liberation of Enrique Dussel, with the goal to comprehend how the community ethics 
proposed by Enrique Dussel can contribute to an ecological approach that promotes social 
and environmental justice. The critic analysis embraces the trajectory of Dussel, his main 
ideas and the relevance of his communal ethics to ecology. This study also boards 
definitions of ecology, reflections about sustainability and environmental justice, and the 
significance to (re)exist in harmony with Earth. Besides, theory intersections are 
examined between ethics and ecology, including dialogues with previous works, 
confluences and divergences among contemporary ecological practices, and new 
perspectives to an ethical ecology. The article emphasizes the necessity to promote 
harmonious relations with the environment, taking the liberation’s ethics as a guide to a 
sustainable ecological future. 
 
Keywords: Ecology, Philosophy of Liberation, Enrique Dussel, Environmental Justice, 
Community. 

 
 

 
 
 
 
 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



3 

1.​ INTRODUÇÃO​
 

A crise socioambiental contemporânea revela a urgência de repensar nossa 

relação com o planeta a partir de uma ética que articule justiça social e cuidado com a 

Terra. Nesse contexto, a filosofia da libertação de Enrique Dussel oferece um ponto de 

partida fecundo, pois coloca a alteridade radical e a comunidade no centro da ação ética, 

rompendo com a fragmentação imposta pelo eurocentrismo e pelo paradigma 

tecnocrático. 

O objetivo deste artigo é mostrar como os princípios comunitários e 

transmodernos de Dussel podem fundamentar uma ecologia crítica capaz de promover 

práticas de (re)existência em harmonia com o ambiente e com os “pobres da Terra”. Para 

tanto, exploraremos os conceitos-chave da filosofia da libertação; alteridade, 

reciprocidade, solidariedade e sua aplicação ao debate ecológico, evidenciando tanto 

continuidades quanto tensões entre o pensamento dusseliano e as correntes ambientais 

contemporâneas. 

Adotamos uma metodologia hermenêutica centrada na análise dos textos 

fundamentais de Dussel, especialmente suas obras sobre ética da libertação e crítica à 

modernidade, com o objetivo de extrair as bases conceituais para uma “ecologia 

comunitária libertadora”. Esse procedimento analítico permite mapear como a visão 

dusseliana de comunidade e cuidado pode responder aos desafios da justiça ambiental e 

da sustentabilidade. 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



4 

2. FUNDAMENTOS DA ÉTICA DA LIBERTAÇÃO EM DUSSEL 

2.1 Alteridade radical e o imperativo ético do “Outro” 

Enrique Dussel fundamenta sua ética no encontro concreto com o “Outro”, o pobre, 

o marginalizado, o excluído pela história eurocêntrica, rompendo com a simetria do 

sujeito cartesiano que se autodefine no cogito isolado. Ao reassumir o imperativo 

personalista de tratar a humanidade sempre como fim e nunca apenas como meio, ele 

desloca essa máxima para uma esfera relacional concreta, em que a dignidade do Outro 

exige atendimento prático às suas carências históricas e ecológicas. Diferentemente da 

abordagem husserliana, que busca uma essência pura e tematizada da ética, Dussel situa 

o cerne do agir ético na vida cotidiana (Lebenswelt), onde a responsabilidade se manifesta 

na simples manipulação de “pragmata”, utensílios e circunstâncias do dia a dia, sem 

reduzi-los a objetos de reflexão distante. A herança heideggeriana de priorizar a práxis e o 

estar-no-mundo reforça essa perspectiva: a ética emerge como fato existencial 

primordial, a partir do qual o homem, lançado no mundo, descobre seu compromisso 

inescapável com o Outro e com a própria materialidade da vida que partilham (Dussel. 

1977a, p. 40-42). 

Esse movimento projeta a alteridade radical para além das fronteiras humanas, 

situando os ecossistemas vulneráveis, rios adoecidos, florestas dizimadas, espécies em 

risco, como Outros que clamam por hospitalidade. A demanda ecológica não se deixa 

capturar por leis morais abstratas ou planos de manejo técnico: ela convoca o sujeito 

ético a responder singularmente ao sofrimento da Terra, reconhecendo que cada bioma, 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



5 

cada comunidade de organismos, carrega uma história de violência estrutural e exige 

reparação concreta. O “imperativo da hospitalidade” dusseliano, então, torna-se um 

chamado à acolhida ativa da natureza em sua alteridade, um compromisso de restituir 

integridade às paisagens degradadas e reafirmar o valor intrínseco de todos os viventes 

(Dussel. 1977, p. 119-120). 

Essa exigência repousa numa compreensão ontológica em que a substantividade 

humana só se realiza plenamente pelo entrelaçamento com o Outro, agora, a totalidade 

física e viva do planeta. (idem) Reconhecer a Terra como sujeito histórico e dotado de 

agência obriga-nos a abandonar o antropocentrismo e a instituir práticas de cuidado 

recíproco: proteger corredores ecológicos, recuperar solos, promover processos 

restaurativos e incorporar saberes tradicionais na governança ambiental. A hospitalidade 

ecológica, assim, não é gesto assistencial, mas reprise de uma relação fundante: reexistir 

em harmonia com o planeta significa reinventar nossa autonomia em diálogo constante 

com as demandas vitais da vida não humana.  

2.2 Comunidade como sujeito ético-político 

Partindo dessa alteridade radical, Dussel redefine o agente moral não como um 

indivíduo isolado, mas como a comunidade ético-política inteira, alicerçada no princípio 

absoluto da ética: “Liberta o pobre!” (Dussel, 1986a, p. 88). Esse mandamento, ao mesmo 

tempo concreto e universal, sustenta a legalidade ético-comunitária, segundo a qual toda 

prática política deve desarticular os mecanismos do pecado, as estruturas opressoras que 

mantêm o pobre na condição de objeto de exploração, e instituir um novo sistema de 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



6 

justiça (Dussel, 1986, p.88, sec. 5.9). Diferentemente do contrato social liberal, que parte 

de abstrações contratuais e confere direitos ao “indivíduo‐sujeito”, a comunidade 

dusseliana nasce da práxis solidária: no embate contra as assimetrias de poder, os 

excluídos reconhecem mutuamente sua vulnerabilidade, reclamam voz e participação, e 

constroem coletivamente os caminhos de libertação (Dussel, 1986, p.89, sec. 7.8). Neste 

horizonte, o “pobre da Terra” deixa de ser destinatário passivo de políticas assistenciais 

para tornar-se protagonista dos critérios de justiça social e ambiental, reorientando o agir 

político em função da dignidade de todos. 

Em Ética Comunitária: Liberta o pobre! (1986), Dussel demonstra que a 

comunidade não se reduz a um agregado homogêneo de indivíduos, mas constitui-se como 

sujeito plural no “nós” do face-a-face, onde o amor-de-justiça (ágape) se vive 

coletivamente, convertendo multidões em povo e engendrando a koinonia na qual tudo é 

comum e cada um serve o outro com caridade recíproca (p.21). Essa comunhão política 

rompe com a ética ocidental do indivíduo autônomo, pois a comunidade não só expressa 

solidariedade, mas encarna o princípio absoluto “Liberta o pobre!”, critério concreto de 

legalidade ético-comunitária que desestrutura as relações opressoras e funda um novo 

sistema de justiça (p.89). Para Dussel, a comunidade também é produtiva: no ciclo da 

vida, cada pessoa consome a energia de seu próprio trabalho e acrescenta valor ao bem 

comum; ausentes pecado e roubo, poderiam surgir “comunidades vivas” à semelhança da 

Jerusalém apostólica, dos cenóbios monásticos ou das reduções jesuíticas, onde 

propriedade e produção são compartilhadas e o trabalhador assume, com plena 

consciência, co-responsabilidade no planejamento e na distribuição dos frutos do trabalho 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



7 

(p.78). É nesse entrelaçar de amor, produção e justiça que a comunidade se revela como 

sujeito real e motor da história, um espaço de segurança, alteridade e liberdade onde a 

dominação é continuamente refutada e a dignidade de todos, praticada. 

Orientando essa ética comunitária para a ecologia, a comunidade dusseliana se 

expande para incluir a Terra como sujeito plural: no face-a-face do amor-de-justiça, 

reconhecemos não só a vulnerabilidade mútua entre os excluídos, mas também entre 

seres humanos e não-humanos, estendendo a koinonia ao solo, à água, aos ecossistemas. 

No ciclo da vida, a energia produtiva humana só recupera a dignidade quando respeita os 

ritmos de regeneração natural, livre do pecado do extrativismo e da acumulação 

predatória. Desse modo, surgem “comunidades vivas” agroecológicas e de manejo 

comunitário, em que saberes tradicionais e ciência coproduzem sustentabilidade, e todos, 

humanos, rios, florestas e animais, participam do planejamento compartilhado, garantindo 

co-propriedade dos bens comuns da vida. Essa ecologia comunitária subverte a moral do 

consumo individual, instituindo a legalidade ético-comunitária como base de justiça 

ambiental e rompendo com a dominação que destrói ecossistemas e perpetua a pobreza 

de povos e territórios marginalizados. 

2.3 Transmodernidade e inclusão dos “pobres da Terra” 

Para universalizar sua ética sem reincidir no eurocentrismo, Dussel propõe o 

projeto da transmodernidade como ruptura radical com a ontologia totalizante da 

modernidade. Ao revelar que o sujeito cartesiano, ao negar o Outro absoluto, institui-se 

como totalidade autossuficiente e exclui toda alteridade (Dussel & Guillot, 1975, p. 21), 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



8 

ele denuncia a continuidade desse fechamento em Hegel, cuja filosofia absorve toda 

exterioridade em um absoluto dialético (Dussel & Guillot, 1975, p.21), e em um 

pós-modernismo que apenas fragmenta essa mesma matriz relativista (Dussel, 1977, 

p.192). A transmodernidade, ao invés de celebrar o progresso técnico ou a hegemonia 

ocidental, recupera a concepção grega de fysis como realidade dinâmica e aberta, 

inaugurando uma “vontade de serviço” capaz de restaurar a responsabilidade pelo Outro e 

abrir espaço para epistemologias periféricas e subalternas. 

O conceito de “pobres da Terra” nomeia aqueles povos e culturas historicamente 

encobertos pela expansão colonial desde 1492, cujas vozes e saberes foram 

transformados em meros objetos de exploração (Dussel, 1993; Costa & Loureiro, 2016). 

Ao reivindicá-los como sujeitos de conhecimento e justiça, Dussel corrige a cegueira 

epistemológica do colonialismo e estabelece uma ética inclusiva em que as vítimas: 

indígenas, negros, camponeses e marginalizados; passam a ditar os critérios de cuidado, 

preservação e reorganização das relações sociais e ambientais (Dussel, 1993, p.169-170). 

Essa inversão hierárquica subverte a lógica moderna de assimilação ou eliminação da 

diferença, substituindo-a por uma práxis de solidariedade correalizadora e diálogo 

horizontal entre Norte Global e Sul Global, reafirmando a comunidade planetária como 

sujeito primordial de uma nova civilização plural e democrática (Lander, 2005, p. 30-31). 

3. ELEMENTOS ECOLÓGICOS NA OBRA DE DUSSEL 

3.1 Visão da terra como esfera de convivência comunitária 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



9 

Para Enrique Dussel, a Terra não é apenas o palco das disputas humanas, mas a 

esfera primeira de uma verdadeira comunidade planetária, em que as dimensões natural, 

histórica e cultural se entrelaçam num tecido ético de interdependência. Ao destacar a 

tríade “pessoa-natureza-produto”, ele mostra que toda transformação do ambiente em 

mercadoria carrega um juízo moral, pois escolhas políticas definem quem se beneficia, e 

quem sofre, com a devastação das florestas, a contaminação dos rios e o despejo de 

resíduos tóxicos nas periferias, manifestações de um mesmo modelo colonial de 

dominação. Reconhecer a Terra como “Mãe Terra”3 significa valorizar saberes ancestrais 

indígenas e camponeses que praticam uma reciprocidade vital, recusando a propriedade 

privada absoluta e convocando a articulação entre justiça social e ambiental. Esse 

horizonte ecológico-cultural convoca uma insurgência emancipatória capaz de redesenhar 

nossas políticas e economias rumo a um destino compartilhado e sustentável (Dussel 

1986, p. 213–218). 

Para aprofundar essa crítica ao modelo colonizador, Dussel (2011) retoma Marx 

para demonstrar que a destruição ambiental não é um acidente do progresso técnico, mas 

a consequência lógica da “subsunção real” do trabalho e da natureza ao capital. Ao exigir 

3 O termo "mãe terra" na visão cristã não é uma forma de idolatria, mas sim uma expressão de profundo respeito e conexão 
com a criação, enraizada na tradição franciscana. O Cântico do Sol de São Francisco de Assis legitima essa perspectiva ao 
referir-se à Terra como "nossa irmã mãe", reforçando a ideia de que a criação e a humanidade provêm do mesmo Criador. A 
encíclica Laudato si' do Papa Francisco, ao citar São Francisco, resgata essa visão. Ela promove uma "ecologia integral" que 
vincula o cuidado ambiental à justiça social, alinhando-se à sabedoria de povos originários. O Documento de Aparecida (n. 
125, 470-475) já antecipava essa teologia, reconhecendo a criação como um "livro aberto" que manifesta a bondade de Deus 
(cf. Sabedoria 13,5), e o cuidado com a Terra como um dever humano de "cultivar e guardar" (cf. Gênesis 2,15). A compreensão 
cristã da Terra como "mãe" a reconhece como um dom de Deus que nos nutre, sem divinizá-la. Isso diferencia a perspectiva de 
uma idolatria da natureza, pois a adoração é reservada unicamente ao Criador, na perspectiva cristã. A responsabilidade de 
cuidar da casa comum, portanto, é um ato de adoração e de amor a Deus. 
 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



10 

da Terra a produção incessante de mais-valia, o capital impõe tecnologias que elevam a 

composição orgânica do lucro e sacrificam a resiliência dos ecossistemas, acelerando a 

perda de biodiversidade. Essa dinâmica inscreve a crise ecológica no próprio cerne do 

modo de produção capitalista, que só legitima inovações capazes de maximizar ganhos 

imediatos, mesmo à custa do colapso de comunidades humanas e não-humanas. Para 

romper esse círculo vicioso, Dussel propõe resgatar o “valor ecológico”, a categoria que 

Marx insinua ao negar valor de troca à natureza e ao trabalho vivo, como alicerce de uma 

ética ecológico-cultural. Isso requer redefinir nossos critérios de inovação tecnológica e 

de organização econômica, priorizando o cuidado aos ciclos naturais, a participação 

comunitária no controle dos processos produtivos e a reparação dos danos ambientais, de 

modo a harmonizar definitivamente justiça social e ambiental e converter a tecnologia em 

instrumento de reprodução da vida, e não de sua destruição (Dussel 2011, p. 230–237). 

3.2 IMPERATIVO DO CUIDADO RECÍPROCO COM O AMBIENTE 

A partir de sua ética material da vida, Dussel articula um imperativo de cuidado 

que escapa à mera sustentabilidade técnica e alcança o cerne das relações 

ético‐políticas, fundado na reciprocidade comunitária “fazer para o outro o que se espera 

que o outro faça por nós” e estendendo-se ao ambiente como sujeito de direitos e 

portador de dignidade histórica.  

Segundo Dussel, a primeira circunspecção do cosmos pelo homem inaugura uma 

relação erótica com a natureza: aquilo que inicialmente se impõe como inóspito e 

ameaçador (frio, fome, solidão) converte‐se, pelo invento do fogo e da habitação, em calor, 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



11 

luz e abrigo; a madeira vira segurança, a caverna casa, a pedra porta, os frutos alimento. 

Essa “natureza erótica” forma o tecido de nosso habitat, oikos, lugar de acolhida, nutrição 

e proteção materna, onde o vínculo entre humanidade e ecossistema se torna imanente. 

Sob o signo do cuidado, não basta mais poupar recursos: é preciso reconhecer a terra e 

todos os seres como coautores de um projeto cultural e político compartilhado, 

restituindo-lhes o valor ecológico e ético que as teorias econômicas convencionais 

negam. Só assim o cuidado deixa de ser gesto técnico ou filantropia pontual, para se 

converter em compromisso político radical, que liga justiça ambiental e social numa 

insurgência emancipatória conforme Dussel expõe em sua Filosofia da Libertação (Dussel. 

1977, p. 119-123). 

Na ecologia política latino‐americana, o conceito dusseliano de “encobrimento do 

Outro” (Dussel, 1993) revela-se fundamental para decifrar como as lutas ambientais 

reproduzem a lógica colonial que invisibiliza vozes e saberes subalternos. Assim como, em 

1492, a Europa silenciou o indígena ao transformá‐lo em mero objeto de exploração, as 

grandes obras de infraestrutura, a mineração e o agronegócio continuam a deslegitimar 

as cosmovisões indígenas, camponesas e tradicionais, reduzindo a natureza a “recurso” 

desprovido de agência própria. Esse apagamento epistemológico legitima um regime 

extrativista que se alimenta do mesmo mito da modernidade sacrificial, ao mesmo tempo 

em que exclui comunidades inteiras dos processos decisórios e criminaliza suas 

resistências. Libertar a ecologia latino‐americana desse ciclo exige, portanto, reconduzir o 

Outro, seja ele humano ou não humano, ao centro do debate, reconhecendo-lhe dignidade 

histórica, direitos territoriais e autonomia epistemológica, para edificar uma 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



12 

“transmodernidade” ecológica pautada na reciprocidade e na correalização comunitária 

(Costa; Loureiro. 2016, p. 94-96).  

3.4 SOLIDARIEDADE E RECIPROCIDADE ENTRE HUMANOS E NATUREZA 

A ética de libertação de Dussel, ao aprofundar a solidariedade e a reciprocidade 

entre humanos e natureza, vai além de um simples gesto de boa vontade, como o 

ambientalismo capitalista. Ela se fundamenta na racionalidade reprodutiva e na 

materialidade da vida. A produção (poiesis) não é vista como a criação de mercadorias 

para o mercado, mas como um ato de resposta à necessidade de reproduzir a vida. 

Quando uma comunidade cuida do solo ou da água, não está apenas manipulando 

recursos; está participando de uma trama de vida na qual a natureza se torna uma 

interlocutora ética. Essa solidariedade não é um ideal abstrato, mas uma condição 

material para a existência, onde a produção humana é um ato de retribuição e justiça em 

vez de exploração. A natureza, tal como a vítima social, tem direitos que foram negados, e 

a poiesis se torna o meio para restaurá-los (Fabiani, 2024). 

Essa visão se concretiza por meio da práxis, a ação política e comunitária que 

articula a restituição dos direitos ambientais com a redistribuição de renda e poder. O 

exemplo do manejo comunitário de sementes ilustra bem essa conexão. A perda da 

biodiversidade e a dependência de sementes transgênicas representam uma necessidade 

e uma negatividade que exige uma resposta. A comunidade então delibera e age para 

cultivar e manejar sementes tradicionais, um ato de poiesis que busca a reprodução da 

vida. Essa deliberação política (a práxis) garante que os benefícios não sejam privatizados, 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



13 

mas distribuídos de forma simétrica e solidária, negando a lógica do mercado. A produção 

para a vida se diferencia radicalmente da produção para o capital (idem). 

A libertação, portanto, não pode ser parcial. A libertação ecológica, manifestada na 

poiesis de restauração da vida, é inseparável da libertação social, que se expressa na 

práxis de redistribuição de poder. O assassinato de ativistas ambientais, como Paulo 

Paulino Guajajara, não é apenas um crime contra um indivíduo, mas um ataque direto a 

essa ética de solidariedade e reciprocidade que a filosofia da libertação busca 

fundamentar. A luta por um futuro habitável exige uma nova racionalidade que priorize a 

vida sobre o lucro, unindo a luta social com a luta ambiental em um único movimento de 

emancipação (idem, p. 12). 

3.5 Imperativo de (re)existir em harmonia com a Terra 

O conceito de (re)existir emerge como um imperativo ético-político que 

transcende a mera contenção da crise ecológica, propondo, em vez disso, a reinvenção 

radical de modos de vida ancorados na convivência biocultural. A lógica de dominação, 

evidenciada na expansão das transnacionais e na imposição de uma cultura "universal" 

que aniquila as identidades periféricas, está intrinsecamente ligada à exploração da 

natureza (Dussel, 1986, p. 220).  

Dussel em Ética comunitária (1986) aponta para a destruição de "objetos culturais, 

seus costumes, símbolos, o sentido da vida", em paralelo à destruição da própria Terra, 

ambas fruto do "pecado de dominação". Reexistir em harmonia com a Terra exige, 

primeiramente, reconhecer o planeta não como um objeto passivo a ser explorado, mas 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



14 

como um sujeito histórico, dotado de agência e detentor de direitos, uma reivindicação 

central na filosofia da libertação de Enrique Dussel. Esta nova perspectiva desafia a visão 

antropocêntrica que fundamenta a acumulação capitalista, substituindo a relação de 

posse por uma de cuidado e reciprocidade (idem, p. 221). Assim, a resistência da cultura 

popular, que Dussel afirma, se dá por meio do trabalho, das danças e da religiosidade, não 

é apenas um ato de preservação, mas um ato de criação, que se manifesta em uma práxis 

de libertação capaz de reconstruir o laço vital entre o ser humano, sua cultura e o 

ambiente em que vive. 

Para o seu texto, aprofundar o parágrafo inicial com as informações fornecidas cria uma 

ponte entre a teoria e a prática. A ideia de "resgatar e inovar práticas socioecológicas 

ancestrais" deixa de ser um conceito abstrato e ganha um alicerce concreto na sabedoria 

dos povos indígenas. 

Em segundo lugar, a construção de um futuro sustentável exige o resgate e a 

inovação de práticas socioecológicas ancestrais, como a agroecologia e a bioconstrução, 

que restabelecem os fluxos metabólicos interrompidos pela lógica extrativista. Essas 

práticas, longe de serem apenas técnicas isoladas, representam a expressão de uma 

profunda sabedoria biocultural, comprovada cientificamente pela estreita 

correspondência entre os territórios indígenas e as áreas de maior biodiversidade no 

planeta. Ao contrário da visão ocidental que percebe a natureza como um mero recurso 

econômico, as cosmovisões indígenas e afrobrasileiras a reverenciam como sagrada, a 

própria fonte de vida e o núcleo da identidade cultural. Essa relação se baseia no princípio 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



15 

da reciprocidade, onde cada ato de apropriação da natureza é negociado e mediado por 

uma comunidade mais ampla de seres, vivos e não vivos. A longa história de manejo e o 

conhecimento ecológico holístico e local desses povos, transmitido por meio da memória 

e da oralidade, não apenas preservou, mas também enriqueceu a diversidade biológica 

(Toledo; Barrera-bassols. 2015, p. 70-73).  

Por fim, esse caminho requer o cultivo de espiritualidades planetárias que 

celebrem a gratidão, a reverência e o senso de reciprocidade permanente entre todas as 

formas de vida. Somente a partir desse imperativo de reexistência, alicerçado na 

solidariedade, no diálogo e no cuidado mútuo, torna-se possível forjar um projeto 

emancipatório sustentável, capaz de assegurar a pluralidade biocultural e superar de 

modo radical as estruturas de dominação que organizam o poder sobre a Terra.   

6. CONCLUSÃO 

Ao longo deste estudo, demonstrou-se que a filosofia da libertação de Enrique 

Dussel oferece uma estrutura ética capaz de integrar cuidados sociais e ambientais em 

uma única trama de responsabilidade comunitária. A alteridade radical e o imperativo de 

reciprocidade, ao deslocarem o sujeito ético para a dimensão coletiva, sinalizam caminhos 

para práticas ecológicas que não se limitem a meras políticas de preservação, mas 

envolvam a transformação de relações de poder e exclusão. 

A principal contribuição de Dussel para uma ecologia ética reside na centralidade 

da comunidade como agente político-ecológico. Seu critério de justiça, pautado pela 

inclusão dos marginalizados e pela construção de espaços de diálogo horizontal, inspira 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



16 

modalidades de gestão ambiental que valorizam saberes locais, promovem a participação 

popular e asseguram que as decisões sobre o uso da Terra sejam tomadas de maneira 

conjunta e responsável. 

Em termos de perspectivas futuras, este artigo aponta para a necessidade de 

aprofundar estudos de caso que testem empiricamente a viabilidade de projetos 

comunitários inspirados na ética da libertação. Recomenda-se também o diálogo 

interdisciplinar entre filosofia, ciências ambientais e movimentos sociais, de modo a 

consolidar uma ecologia que seja simultaneamente crítica, emancipatória e enraizada nas 

realidades locais. 

​
​
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

BOOKCHIN, Murray. Ecologia social e outros ensaios. Achiamé. Rio de Janeiro, 2010. 

CASALI, Alipio. Para ler Enrique Dussel. In: LAMPE, Armando (org.). Ética e a Filosofia da 

Libertação: Festschrift Enrique Dussel. Petrópolis/São Paulo: Vozes/CEHILA, 1995. p. 

31-233. (edição bilíngue). 

COSTA, César Augusto; LOUREIRO, Carlos Frederico. A ecologia política de Enrique Dussel: 

aproximações para as lutas sociais na América Latina. Em Pauta: Revista da Faculdade de 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 



17 

Serviço Social da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, v. 14, n. 38, p. 

86–113, 2º semestre de 2016. 

DUSSEL, Enrique D. Filosofia da Libertação. Tradução de Luiz João Gaio. São Paulo: Edições 

Loyola; Piracicaba, SP: Editora UNIMEP, [s.d.]. Título original: Filosofía de la Liberación. 

México: Editorial Edicol, 1977. 

DUSSEL, Enrique D. Filosofia da Libertação: crítica à ideologia da exclusão. São Paulo: 

Paulus, 2005. 

DUSSEL, Enrique D. Para uma ética da libertação latino-americana: acesso ao ponto de 

partida da ética. Tradução de Luiz João Gaio. São Paulo; Piracicaba: Edições Loyola; Editora 

Unimep, 1977a. 

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da modernidade: 

conferências de Frankfurt. Tradução Jaime A. Clasen. Petrópolis, RJ: Vozes, 1993. 

DUSSEL, Enrique. Ética comunitária. Tradução de Jaime Clasen. Petrópolis: Vozes, 1986. 

DUSSEL, Enrique. La cuestión ecológica en Marx. In: MONTENEGRO MARTÍNEZ, Leonardo 

(ed.). Cultura y naturaleza. Bogotá: Jardín Botánico de Bogotá, José Celestino Mutis, 2011. 

FABIANI, Enrique Téllez. First distinctions towards an ecology of liberation. nuestrAmérica. 

j. soc. res., 2024, v. 2024, e12789132. Disponível em: 

https://doi.org/10.5281/zenodo.12789132. Acesso em: 22 ago. 2025. 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 

https://doi.org/10.5281/zenodo.12789132


18 

FRANCISCO, Laudato Sí, 2015. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20

150524_enciclica-laudato-si.html Acesso em: 11 de Setembro de 2024. 

LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, Colección 

Sur Sur, 2005. p. 55–70. 

PINTO, Simone Rodrigues; RAPOSO, Erivan. Política com paixão: a filosofia da libertação 

de Enrique Dussel. Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas, Brasília, v. 8, n. 2, p. 

164–175, 2014. 

 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026,3.2026 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

