ARTIGO

Sacrates e a compreensao do eros Filosofico

no Banquete de Platio

Socrates and the understanding of philosophical eros in Plato’s Symposium
SOCRATES AND THE UNDERSTANDING OF PHILOSOPHICAL EROS IN PLATO'S
SYMPOSIUM

Saulo Fernandes Brito'
https://orcid.org/0000-0003-2313-8625
L sl brio]oul

Deividy Fernandes Félix’
email: deividyff@outlook.com

" Doutorando em Histdria da Filosofia pelo Programa de Pds-Graduacdo da Universidade de Brasilia. Mestre em Histdria da
Filosofia pela Universidade de Brasilia e Graduado em Licenciatura de Filosofia pela Universidade de Brasilia. Atua como
professor de Filosofia na Faculdade de Teologia da Arquidiocese de Brasilia (FATEO-DF) , no Centro de Estudos Redemptoris
Mater (DF) e no Instituto Sao Boaventura (DF).

2 Bacharel em Filosofia pela Faculdade de Teologia da Arquidiocese de Brasilia (FATEQ-DF). Estudante de Teologia pela mesma
instituigao.


https://orcid.org/0000-0003-2373-8625
mailto:saulo.brito7@gmail.com
mailto:deividyff@outlook.com

Resumo: 0 presente artigo se destina a analisar a significagao dos conceitos de filésofo
e de filosofia através da analise dos didlogos platonicos, em especial o0 Banquete. Desse
modo, busca-se alcangar um maior entendimento acerca da compreensao platonica da
filosofia como contemplagao de todo o ser e da posigao intermediaria do fildsofo no
processo dialético de alcance do ser em si das coisas as quais se dirige.

Palavras-chave: Filosofia. Sdcrates. Platao. Banquete.

Abstract: This article aims to analyze the meaning of the concepts of philosopher and
philosophy through the analysis of Plato's dialogues, especially the Symposium. In this
way, it seeks to achieve a greater understanding of Plato's comprehension of philosophy
as contemplation of all being and of the philosopher's intermediate position in the
dialectical process of reaching the being-in-itself of the things to which he addresses
himself.

Keywords: spiritual motherhood of mary, Lumen Gentium, Second Vatican Council,
mediation of Christ;

INTRODUCGAO

Desde o surgimento da filosofia, os gregos ja possuiam uma palavra para
denominar o principio origindrio da realidade: “arkhé”, que em sua etimologia significa
principio ou comeco; evidenciando assim a aspiragao, inerente a propria filosofia, por
encontrar “uma razao suficiente de tudo quanto existe, um principio de onde tudo
decorre” (Santos, 2019, p. 81). Seguindo este panorama, somos conduzidos a uma reflexao
acerca dos proprios fundamentos da atividade filosdfica, isto é, daqueles principios

constitutivos que deram forma ao fendmeno histdrico denominado “filosofia”. Assim, para

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



compreender-se as razoes a partir das quais a filosofia fora concebida, faz-se necessario
retornar a sua idealizagao original.

Nesse itinerario, destaca-se sobremaneira a figura de Sdcrates, considerado como
o responsavel por dar inicio a filosofia no ocidente, de modo a ser possivel falar-se de
uma filosofia anterior e posterior a Sdcrates. Como Sdcrates nada deixara por escrito, sao
os didlogos de Platao a principal fonte para se chegar a sua filosofia. Por essa razao, tendo
os didlogos platonicos como referéncia principal, o presente artigo objetiva analisar o
dialogo do Banquete, a fim compreender, desde a perspectiva platonico-socratica, o que
verdadeiramente constitui a atividade do filosofo e da propria filosofia. Para tanto, serao
analisados os discursos realizados pelos personagens do Banquete, principalmente o
ordenamento através do qual suas exposicoes estao dispostas; bem como a aproximagao

fundamental entre as figuras de Socrates, de Eros e do fildsofo, presentes no dialogo.

1. A ESTRUTURAGAO DO DIALOGO DO BANQUETE

Nos didlogos platonicos podem ser encontrados diversos acenos ao modo como
Platao compreende a filosofia, como na Republica, no Fédon, ou mesmo na Apologia de
Sdcrates. Embora cada uma dessas consideragoes possua sua respectiva importancia, é no
“Banquete” que encontramos mais propriamente o desenvolvimento da questao. Esse
dialogo, em especial, constitui-se como um dos escritos tardios de Platao, redigido no

periodo da maturidade filosdfica de seu pensamento, como indica Reale (2004). Por isso,

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



destaca-se pela grande complexidade estilistica com a qual fora composto, conciliando a
habilidade poética com o pensamento filosdfico de Platao.

Em relagao ao dialogo, as primeiras linhas se iniciam com um predmbulo que
indica a intencao do texto, isto é, relatar os acontecimentos ocorridos durante o grande
banquete na casa de Agatao. Essa narragao, porém, nao é feita de modo direto, mas se
constitui como a narragao de uma narracao, isto é a narracao de Apolodoro a partir dos
relatos que ouvira. Apesar da aparente complexidade dessa passagem inicial do texto,
Platao quer chamar atencao para a importancia do discurso oral como meio de
transmissao do conhecimento filosdfico e os diferentes niveis de credibilidade alcancados
através deste, antecipando sinteticamente o aspecto central do didlogo, que gravita em
torno da elaboragao de distintos discursos pelos personagens. O grande propdsito dos
convivas do banquete de Agatao serd, portanto, descrever com maior verossimilhanga as
caracteristicas de Eros, o deus do amor, segundo a compreensao da mitologia grega. A
escolha por essa divindade, em especial, nao se trata de uma decisao acidental, porque as
proprias origens mitoldgicas de Eros ja delineiam os desdobramentos posteriores do
dialogo. O proprio Platao apresenta no Banquete uma narrativa para descrever a

procedéncia divina de Eros:

Quando nasceu Afrodite, banqueteavam-se os deuses, e entre os demais se
encontrava também o filho de Prudéncia, Poros ou Recurso. Depois que acabaram de
jantar, veio para esmolar do festim a Pobreza ou Pénia, e ficou pela porta. Ora,
Recurso, embriagado com o néctar, pois vinho ainda nao havia, penetrou o jardim de

Zeus e, pesado, adormeceu. Pobreza entao, tramando em sua falta de recurso

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



engendrar um filho de Recurso, deita-se ao seu lado e pronto, concebe o Eros. Assim,
tornou-se Eros companheiro e servidor de Afrodite, por ter sido gerado no dia do seu
nascimento e por ser Afrodite bela e ele naturalmente amante das coisas belas.

(Platao, 1973, p. 41)

Definida a tematica dos discursos, torna-se possivel estabelecer seu ordenamento,
sendo realizados conforme a disposigao proposta por Eriximaco: “Se entao também a vos
vos parece assim, poderiamos muito bem entreter nosso tempo em discursos; acho que
cada um de nos, da esquerda para a direita, deve fazer um discurso de louvor a Eros”
(Platao, 1973, p. 18). Seguindo esse ordenamento, discursam sequencialmente Fedro,
Pauséanias, o proprio Eriximaco, Aristofanes, Agatao e Sdcrates, com a repentina

intromissao final de Alcibiades.

1.1 0 eros filoséfico no discurso de Sdcrates

Em relacao ao termo “fildsofo”, este aparece propriamente no didlogo apenas no
discurso de Sdcrates. Desse modo, mesmo que sua exposicao seja a dltima a ser realizada,
convém que partamos do discurso socratico para analisar os diversos elogios a Eros
contidos na obra. Como veremos adiante, no complexo panorama estabelecido por Platao
no Banquete, todas as demais exposicoes estao vinculadas a de Sdcrates, em um nivel
mais profundo da interpretacao. A primeira parte de seu discurso é constituida por um
didlogo com Agatao, expositor que lhe precedera segundo a ordem das exposicoes.

Sdcrates comeca retomando deste um principio que lhe parece caro para discorrer acerca

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



de Eros: “Realmente, caro Agatao, bem me pareceste iniciar teu discurso, quando dizias
que primeiro se devia mostrar o proprio Eros, qual a sua natureza, e depois as suas obras.
Esse comego, muito o admiro” (Platao, 1973, p. 31). Partindo desse principio, Sdcrates
inicia uma série de questionamentos a Agatao, concebendo novas indagagoes a cada
resposta.

Primeiramente, Sdcrates procura evidenciar a distincao entre o genitivo objetivo e
o genitivo subjetivo relacionado a Eros, dado que Eros é sempre amor “de algo™ “Tenta
entao, continuou Sdcrates, também a respeito do Amor dizer-me: 0 amor ¢ amor de nada
ou de algo?” (Platao, 1973, p. 37). Este prefixo “de” indica o objeto concreto para o qual se
orienta, tornado evidente que se Eros € aquele que ama algo, nao pode ser, por
conseguinte, a coisa amada, mas propriamente o amante. Em segundo lugar, Sdcrates
demonstra que, sendo Eros amor de algo, é a0 mesmo tempo desejo dessa coisa, um
desejo que supoe, por sua propria nogao, a caréncia daquilo que se estd a desejar;
concluindo assim que Eros é amor de alguma coisa e precisamente daquelas de que se
carece. Por isso, prossegue Sdcrates a dialogar com Agatao: “[...] «responde apenas se o
Amor deseja ou nao deseja aquilo que ele ama». «Sem divida», foi a resposta. «Por ja ter
0 que deseja e ama, ou por nao o ter?» «Por nao o ter, a0 que parece», respondeu”
(Platao, 1973, p. 38).

Por fim, o tiltimo questionamento visa estabelecer o objeto do desejo de Eros. Para
tanto, Sdcrates retoma uma dupla afirmagao de Agatao em seu discurso: a consideracao

de Eros como amor do belo e o entendimento de Eros como o mais belo de todos os

deuses. Agatao precisara anteriormente que “com o nascimento de Eros, em virtude do

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



amor pelas coisas belas, nasceram todos os hens para os deuses e para os homens”
(Platao, 1973, p. 35). Ao mesmo tempo, também indicara que “as velhas querelas entre os
deuses a que Hesiodo e Parménides se referem [...] jamais teriam ocorrido se Eros vivesse
no meio deles. Ao invés disso, haveria paz e amizade, como ha agora, desde que Eros
passou a reinar entre os deuses” (Platao, 1973, p. 33). Ao confrontar essas duas
proposicoes, Sdcrates demonstra a contradicao no discurso de Agatao, pois, conforme a
argumentacao anterior, se Eros constitui-se como desejo e amor do que é belo, nao pode
ser 0 mais belo dos deuses, ja que, para desejar a beleza, deveria carecer dela. Desse
modo, encerram-se os questionamentos socraticos, alcangando junto a Agatao a
conclusao final de que Eros carece, e portanto é desejoso, das coisas belas e das coisas
boas, visto que hd uma certa coincidéncia entre o que ¢ belo e o que é bom.

A segunda parte do discurso de Sdcrates é composta pelo relato de um dialogo
com Diotima, a sacerdotisa de Mantinéia que lhe iniciara nas realidades de Eros. Partindo
da constatagao de que Eros somente poderia desejar o que é belo se carecesse da beleza,
Diotima apresenta um novo e surpreendente elemento, a observacao de que Eros nao é
belo, nem bom, porque esta constantemente em busca desses dois aspectos; mas nem por
isso é feio ou mau. Eros é, portanto, um intermediario entre 0 mau e o hom, entre o feio e
0 belo, estando sempre em busca do bom e do belo: “Nao obrigues, por conseguinte, a ser
feio o que nao é belo, nem a ser ruim o que nao for bom. Eo que se da com Eros: uma vez
que tu mesmo admitiste nao ser ele nem belo nem hom, nao te ponhas a imaginar que ele

seja feio e mau, porém algo entre esses dois extremos” (Platao, 1973, p. 40).

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



0 conceito de intermedidrio, porém, nao implica estar mais prdximo do que é bom
e mais distante do que é mau, ou do que é belo para o que € feio. Por isso, se Eros é
desejo do bom e do belo, dever ser também um mediador, isto é, uma forca que conduz ao
termo positivo. Dessa maneira, Diotima demonstra que Eros nao pode ser considerado um
deus, visto que os deuses participam plenamente das coisas boas e belas. Portanto, Eros
deve estar entre o divino e o mortal: “Eros é um grande génio, 6 Sdcrates, e com efeito,
tudo o que € génio esta entre um deus e um mortal” (Platao, 1973, p. 40). A palavra grega
utilizada nesta situacao para descrever Eros é “daimdn’, termo empregado para designar
um ser que nao é propriamente um deus, mas que, nao sendo mortal, tem uma poténcia
restrita a um aspecto especifico, realizando, acima de tudo, a mediacao entre os deuses e
0s homens.

Sendo um ser intermediario, Eros possui um grande poder mediador, em todos os

sentidos:

Tem o poder de interpretar e transmitir aos deuses o que vem dos homens, e aos
homens o que vem dos deuses [...] como estd no meio de ambos ele os completa, de
modo que o todo fica ligado todo ele a si mesmo. [..] E através desse ser que se faz

todo o convivio e didlogo dos deuses com os homens. (Platao, 1973, p. 40-41)

Por conseguinte, Eros desempenha o encargo de vincular os dois mundo, isto €, o
sensivel e o inteligivel, em fungao do bom e do belo.
Na sequéncia da exposigao socratica, é apresentado o mito acerca dos pais de

Eros, anteriormente exposto a Sdcrates por Diotima. Como supracitado, Eros € filho de

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



Poros, deus da capacidade de obter e do recurso; e de Pénia, deusa da pobreza e da
caréncia, sendo concebido especialmente na festa de celebracao do nascimento de
Afrodite. Por isso, Eros teria se tornado um grande amante da beleza, caracteristica pela
qual Afrodite é conhecida, e como filho de Poros e Pénia, incorporado também uma

perfeita mediagao das caracteristicas de seu pai e de sua mae:

Primeiramente ele é sempre pobre, e longe estd de ser delicado e belo, como a
maioria imagina, mas € duro, seco, descalco e sem lar, sempre por terra e sem forro,
deitando-se ao desabrigo, as portas e nos caminhos, porque tem a natureza da mae,
sempre convivendo com a precisao. Segundo o pai, porém, ele ¢ insidioso com o que é
belo e bom, e corajoso, decidido e enérgico, cagador terrivel, sempre a tecer
maquinagoes, dvido de sabedoria e cheio de recursos, a filosofar por toda a vida,
terrivel mago, feiticeiro, sofista. Nem imortal, nem mortal é a sua natureza, e no
mesmo dia ora ele germina e vive, quando enriquece; ora morre e de novo ressuscita,
gragas a natureza do pai; e o que consegue sempre lhe escapa, de modo que nem
empobrece, nem enriquece, assim como também estd no meio da sabedoria e da

ignorancia. (Platao, 1973, p. 41)

A partir desse ponto comecam a se manifestar as semelhancas entre Eros e o
filasofo, pois como observara a sacerdotisa de Mantinéia, Eros é “avido de sabedoria, a
filosofar por toda a vida”, estando “entre a sabedoria e a ignorancia.” Por isso, prossegue:
“Uma das coisas mais belas ¢ a sabedoria, e Eros é amor pelo belo, de modo que € forcoso
a Eros ser fildsofo e, sendo fildsofo, estar entre o sabio e o ignorante” (Platao, 1973, p.
42). Essa correspondéncia entre Eros e o fildsofo estende-se para outra conexao paralela,

a de Eros e Socrates. De modo semelhante a Eros, Platao parece demonstrar em alguns

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



10

trechos do didlogo que também Socrates é “pobre, descalco e sem lar”, e “insidioso,
corajoso e avido de sabedoria”. No final do didlogo, por exemplo, Alcibiades descrevera a
participagao de Sdcrates na expedicao militar de Potideia, na qual, mesmo afligido pelo
frio do inverno, encontrava-se trajando apenas uma roupagem grosseira, com 0s pés
descalcos. Também no inicio da narrativa, vemos a estranheza de Aristodemo que
“encontrara Socrates banhado e calgado com sandalias, o que poucas vezes fazia” (Platao,
1973, p. 14). Ainda que esses atributos facam de Sdcrates um verdadeiro “filho de Pénia”,
este também parece possuir qualidades “herdadas de Poros”. 0 mesmo Alcibiades alude a
habilidade de Sdcrates de magicamente encantar com as palavras, enfeiticando as almas;
e descreve sua altivez, sendo capaz de resistir a fome, ao frio, a0 medo, suportando

qualquer privacao, além de sua habitual busca pela sabedoria.

1.2 A contemplacao do belo pela via dos degraus de eros

Embora os elementos anteriormente mencionados aproximem em muitos sentidos
as figuras de Socrates e Eros, o ponto definitivo no que concerne a essa semelhanga
encontra-se em outro aspecto exposto por Diotima. Apds apresentar as origens divinas de
Eros, a sacerdotisa de Mantinéia passa a descrigao das relagoes entre Eros e os homens,
inserindo-se nesse cendrio o itinerario de contemplagao ao Belo pela via dos degraus de
Eros. Em seu discurso, a fim de iniciar Socrates nas realidades proprias de Eros, Diotima
enumera os degraus correspondentes a contemplacao da beleza, e os amores a eles

correlacionados, pelos quais devem ascender todos aqueles que desejam alcancar o ato

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



1

supremo de amor, isto é, a ciéncia do Belo em si. Em sintese, os degraus ou escada de
Eros apresentam os estagios rumo a contemplagao da Ideia do Belo, transitando desde os
aspectos sensiveis aos inteligiveis. Assim, parte-se primeiramente da admiracao da beleza
dos corpos; passando-se em um segundo estagio a percepcao da beleza das almas; no
terceiro degrau alcanca-se as agoes belas e atinge-se em seguida os conhecimentos
belos; por fim, no tltimo estagio, encontra-se a Ideia do Belo em si mesma.

0 aspecto surpreendente, porém, € que esse nao é apenas 0 percurso proposto por
Diotima a Sdcrates para alcancar a contemplagao do Belo, senao que constitui a prdpria
estrutura do didlogo, uma vez que os cinco discursos antecedentes ao de Sodcrates
correspondem analogamente ao cinco degraus de Eros. Nessa perspectiva, todas as
prédicas dos convidados presentes no banquete na casa de Agatao encontram-se
perfeitamente relacionadas, na medida em que compoe um todo organizado de ascensao a
Ideia do Belo, com especial destaque para a fungao do discurso de Sdcrates. Sendo assim,
“os cinco primeiros discursos, de Fedro, Pausanias, Eriximaco, Aristofanes e Agatao, por
uma progressao dialética, preparam o elogio do Amor por Diotima, a sacerdotisa de
Mantinéia de quem Sdcrates, logo que chega sua vez, referira as palavras” (Hadot, 1999,
p. 12).

Fedro, o primeiro a expor seu elogio a Eros, fundamenta seu discurso na autoridade
dos poetas. Assim, para ele Eros é o deus mais antigo, nao sendo mencionado seus
genitores por nenhum dos poetas. Eros é também fonte de virtude, suscitando nos outros
o desejo pela honra, pois “o que deve servir de norma de conduta para os que se

propuserem a viver bela e retamente nao lhes € inspirado tao bem nem pelos parentes,

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



12

nem pela beleza, a riqueza, as dignidades e tudo o mais, como por Eros” (Platao, 1973, p.
19). Ao mesmo tempo, Fedro também apresenta de forma implicita o degrau inicial da
escada de Eros, o amor pela beleza dos corpos. Como observado por Diotima, “E essencial,
se quiser-se avancar no caminho certo para este objetivo, comecar desde a juventude a se
aproximar dos corpos belos” (Platao, 1973, p. 47). Esse amor, porém, nao deve ser
entendido em sentido da busca pelo prazer sensivel, mas da beleza inteligivel que reside
no corpo sensivel, que, por sua vez, impulsiona a alma rumo a Ideia do Belo. O verdadeiro
amante nao ama o corpo belo por seu aspecto corporeo, mas propriamente por seu
carater de ser belo, com vistas a ir mais além, isto é, a beleza da alma.

Assim se estrutura o discurso de Pausinias, que apresenta algumas ideias de
origens sofistas para tentar estabelecer uma justificagao do amor masculino pelos jovens.
Segundo Pausanias, para que os jovens cheguem ao crescimento na sabedoria e na
virtude, € belo que que o mestre Ihe conceda seus favores, constituindo-se como amado e
amante: “0 que precisamos fazer ¢ fundir esses dois principios num so: o do amor aos
jovens e o da pratica da filosofia e das demais virtudes, se quisermos que seja
moralmente belo ceder o amado 3s instincias do amigo” (Platde, 1973, p. 24). E
importante compreender o papel desse discurso porque as ideias defendidas por
Pausénias para justificar eticamente a pederastia representam uma pratica comum entre
os atenienses de elevado prestigio daquela época.

Em sentido contrario, posta-se o ponto de vista socratico. A inversao de Platao
acerca dessa compreensao se mostra pelo segundo degrau de Eros, simbolizado pelo

discurso de Pausénias. Nesse degrau o amante deve “considerar a beleza das almas mais

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



13

valiosa do que a dos corpos; e, por esta razao, se alguém tem uma alma bela, mesmo que
a sua beleza fisica seja escassa, € suficiente ama-lo, cuidar dele, gerar e procurar
argumentos que sejam capazes de tornar os jovens melhores” (Platao, 1973, p. 47). Assim,
Platao considera como verdadeira beleza antes a beleza da alma que a do corpo, de tal
forma que o amor para com os jovens deve se expressar tao somente na busca por
fazé-los crescer na virtude, isto é, no desenvolvimento de sua alma, e nao em praticas
homdfilas para com os jovens, consideradas por Platao (2000, p. 68) “contrarias a
natureza”.

No terceiro degrau o amante passa a considerar a beleza que reside nas leis e nas
normas de conduta. Esse carater belo encontrado nas normas relaciona-se principalmente
a harmonia e a justa medida, porque sendo essas caracteristicas capazes de tornar belas
todas e coisas, fazem belas as normas e leis, constituindo-as como fonte de virtude para o
amante. 0 discurso de Eriximaco manifesta perfeitamente essa relagao porque funda suas
consideracoes nos filésofos naturalistas. Sendo assim, compreende Eros como a harmonia
entre os contrarios que expressa uma lei cdsmica universal, de modo que os amores bons
sao capazes de gerar no corpo um equilibrio harmdnico, realizando a conciliacao de seus
elementos dissonantes.

0 discurso de Aristdfanes se serve da arte da comédia para enunciar suas opinioes.
A partir do mito dos seres andrdginos, Aristéfanes descreve o desejo constante do seres
humanos por encontrar suas referidas metades, separadas por Zeus em razao da culpa dos
homens no principio: “antigamente, nossa natureza nao era como a de agora, mas muito

diferente. Para comecar, havia trés sexos, e nao dois apenas, como hoje: masculino e

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



14

feminino. Além desses, havia um terceiro, formado dos outros dois; [...] Em verdade, era o
sexo androgino” (Platao, 1973, p. 28). Nesse sentido, Eros é compreendido como a busca
por retornar a unidade perdida, ou seja, Eros é a aspiracao dos homens ao Uno, ao todo
originério.’ Essa complexa relacdo expressa por Aristéfanes visa demonstrar o quarto
degrau da contemplagao do Belo, isto é, a beleza dos conhecimentos. De modo
semelhante as normas de conduta, os diversos conhecimentos revelam a ordem, o
definido e a justa medida, demonstrando que o Bem, que se identifica com o Uno, esta na
base da estruturacao dos aspectos constituintes de toda a realidade.

0 discurso de Agatao é o responsavel por representar o tiltimo degrau de Eros. Em
especial, Agatao é aquele, dentre todos os que discursaram, que mais perfeitamente
abordou a reflexao acerca de Eros, considerando Eros enquanto divindade em si mesma,
ainda que nao a tenha resolvido plenamente. Conforme exposto anteriormente, a
problematica de seu discurso estd no fato de erroneamente identificar o amor com o
amado, considerando Eros ao mesmo tempo como desejoso do que € belo e como o mais
belo de todos os deuses. Desse modo, no quinto degrau encontra-se a contemplagao da
Ideia do Belo em si mesma, pois como evidenciado por Diotima, neste dltimo degrau
“aquele que foi educado até este ponto nas questoes do amor, e que contemplou uma
apos outra e na devida forma as coisas belas, chegando agora ao fim das coisas do amor,
descobrira subitamente algo de belo, de natureza maravilhosa, pelo qual foram feitos

todos os esforgos anteriores” (Platao, 1973, p. 48).

* Na teoria de Platdo ha uma identificagdo entre o Uno e o Bem, a mais elevada das ideias, como aponta a analise
aristotélica, “o Uno ¢ o Bem em si [...] a esséncia do Bem ¢ o Uno” (ARISTOTELES, 2001, p. 683). O Uno,
enquanto primeiro dos elementos, ¢ causa formal das Ideias, sendo portanto, a causa mesma do Bem.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



15

E nesse ponto que se revela o imprescindivel papel de Sécrates dentro do didlogo,
pois apesar de todos os esforcos de Agatao, em funcao dos erros contidos em seu
discurso, ele nao fora capaz de ascender, por si s6, a contemplacao da Ideia do Belo. Era
necessario, porém, que Agatao fosse libertado de suas opinioes falsas antes que pudesse
alcancar a verdadeira mensagem sobre Eros e atingir a contemplacao da Ideia do Belo.
Por isso, como supracitado, a primeira parte da exposicao socratica se estrutura através
de um processo dialético de questionamentos a Agatao, justamente para demonstrar as
inconsisténcias presentes em seu discurso. Essa passagem representa nao apenas o
método prdprio do agir socratico, mas também o grande objetivo de Sdcrates em todo o
dialogo: conduzir seus interlocutores ao quinto grau da escada de Eros, tal como

anteriormente Diotima Ihe guiara nas questoes acerca do amor.

2 SOCRATES E 0 ENTENDIMENTO PLATONICO DO SER-FILOSOFO

De todo o sobredito, torna-se perceptivel que as grandes mensagens contidas no
Banquete nao se encontram dispostas de modo evidente, senao que necessitam de uma
leitura mais acurada para serem compreendidas, como pdde ser observado nas profundas
relagoes estabelecidas entre Sdcrates e Eros. 0 mesmo ocorre em relagao a nocao de
filosofia exposta por Platao no didlogo, pois nao encontramos propriamente ao longo da
obra a apresentacao de um conceito formalizado de filosofia, mas diversos aspectos que
servem de auxilio para que sistematizemos uma definigao. Esse aspecto se explica pela

propria forma da exposicao dialética de Platao, que nao se funda na arte do discurso

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



16

analitico, mas esta pautada principalmente nos elementos simbélicos, como demonstrado
pelos mitos por ele apresentados.

Além disso, deve-se levar em consideracao que todo o Banquete se constitui como
um grande exercicio de filosofia, através do qual Platao buscou conduzir seus leitores ao
itinerario filosofico de ascensao ao Belo. Assim, embora os cinco discursos nao sejam uma
correspondéncia idéntica aos cinco degraus da escada de Eros, eles se equivalem
estrutural e analogicamente, fazendo com que o leitor ascenda despercebidamente pela
escada de Eros, a medida em que passa pelos discursos de cada personagem. O dialogo do
Banquete estabelece-se, por conseguinte, como uma verdadeira iniciagao a filosofia,
semelhante a que Diotima realizara com Sdcrates, fornecendo aos seus leitores um
percurso que parte das realidades sensiveis e corpdreas para alcancar o plano puramente
inteligivel das ldeias. Nessa perspectiva, para que alcancemos uma reta compreensao do
modo como Platao compreende a filosofia, torna-se necessario compreender primeiro o
que é propriamente um fildsofo segundo a dtica platonica e especialmente como Sdcrates
o personifica no dialogo do Banquete.

Como destacado anteriormente, sao os aspectos intermedidrios e mediadores de
Eros que o tornam fildsofo, de forma a ser considerado como um daimon, isto €, um
“ser-entre”, que deseja aquilo que carece; um intermediario entre os deuses e os homens,
entre a sabedoria e a ignorancia. E neste ponto que encontramos a aproximacao definitiva
entre as figuras de Socrates e Eros, pois na medida em que tem consciéncia de estar
privado do bem, da beleza e da sabedoria; Sdcrates, tal como Eros, ama-as e deseja

alcanca-las. Nem os deuses, por ja possuirem a sabedoria; nem os ignorantes, por crerem

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



11

dela nao necessitar; filosofam, mas filosofo é somente aquele que busca a sabedoria
constantemente. Por isso, é forcoso que Socrates nao apenas seja fildsofo, mas que se
constitua como arquétipo do fildsofo, de modo a ser caracterizado por Alcibiades ao final
do dialogo também como um daimon, isto €, um “homem demoniaco e admiravel” (Platao,
1973, p. 55).

Eros, porém, nao ¢ apenas intermedidrio, senao que é também mediador, visto que
“tem o poder de interpretar e transmitir aos deuses o que vem dos homens, e aos homens
0 que vem dos deuses” (Platao, 1973, p. 40-41). Sendo assim, se Eros tem como oficio
vincular o mundo dos deuses e dos homens, o fildsofo partilha igualmente desta mesma
fungao, vinculando o sensivel ao inteligivel, tal como manifestado na figura de Sdcrates.
Essa posicao intermediaria partilhada por Eros e Sdcrates se torna ainda mais evidente na
medida em que se observa o termo grego empregado por Platao para designa-la, pois se
utiliza da palavra metaxy (petag0), que faz referéncia aquilo que se encontra como
intermediario, meio ou conectivo.

Sendo assim, se a funcao propria de Sdcrates no didlogo é conduzir seus
interlocutores ao quinto degrau da escada de Eros, ou seja, a ldeia do Belo em si mesma;
ele realiza o perfeito papel de mediador entre o sensivel e o inteligivel. Essa passagem,
porém, nao ocorre de modo fortuito, mas especificamente pela via dialética, visto que
Socrates se utiliza de um didlogo para libertar Agatao, como também os demais
presentes, das concepcoes erroneas acerca de Eros. Operando dialeticamente, Sdcrates
demonstra a razao pela qual é necessario que o fildsofo esteja em tal posicao mediadora,

ou seja, que se encontre no Ambito daquilo que Eric Voegelin denominou como “metaxia”.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



18

A metaxia é o dominio do conhecimento humano. 0 método apropriado de sua
investigacao que permanece ciente do status Intermedidrio das coisas é chamado de
"dialética” [...] Movendo-se dialogicamente na area entre riqueza e pobreza, entre
conhecimento e ignorancia, entre os deuses e o ser humano, a alma descobre o
significado da existéncia como um movimento na realidade rumo a luminosidade

noética.’ (Voegelin, 2010, p. 250 e 252)

Os aspectos intermediario e mediador se encontram assim unidos na metaxia, pois
¢ partindo do reconhecimento do proprio nao-saber que o filosofo se move rumo a
sabedoria, constituindo esse movimento o modus operandi genuinamente filosofico. Toda
a estruturagao do Banquete manifesta essa trajetdria de construgao do conhecimento, na
qual, passando gradativamente pelos degraus da escada de Eros, ascende-se
dialeticamente a esfera prdpria das Ideias, isto €, do sensivel ao inteligivel, da ignorancia
ao conhecimento. Esse processo, porém, so se realiza em fungao da mediagao efetuada
pelo fildsofo, tal como Sdcrates o fizera com os convivas e como antes Diotima realizara
com Sdcrates. Por conseguinte, o carater mediador do fildsofo encontra na depuracao
dialética o processo eficaz para ascender rumo ao conhecimento, superando as opinioes
para alcancar aquilo que permanece. O contelido alcancado nesse processo “nao é uma
informacao recebida, mas um discernimento, que surge do didlogo da alma quando
investiga ‘dialeticamente’ sua propria incerteza entre conhecimento e ignorancia”

(Voegelin, 2010, p. 251).

4 Essa luminosidade noética indica o alcance do conhecimento proprio da realidade, das coisas em si mesmas,
das esséncias ou da Ideia. Esse termo ¢ utilizado pelo autor, em perspectiva platonica, também como meng¢do ao
mito da caverna de Platdo.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



19

Seguindo esse raciocinio, compreendemos que o fildsofo € precisamente aquele
que “nao se entrega a multiplicidade das impressoes sensoriais, nem se deixa arrastar
durante a vida inteira pelo vaivém das simples opinioes, mas orienta o seu espirito para a
unidade do que existe” (Jaeger, 2013, p. 849). Apenas o filésofo alcanga o conhecimento
verdadeiro, porque em meio a multiplicidade dos fendmenos sensiveis consegue enxergar
seu aspecto universal e imutavel: a Ideia. Nessa perspectiva, o complexo encadeamento
de relagoes entre Eros e o filésofo encontra sua razao tltima na forma como Eros une os
dois mundos, pois, sendo desejoso daquilo que € belo, associa-os especificamente através
do Bem e do Belo.

Segundo a perspectiva platonica, a ldeia do Bem encontra o lugar mais elevado
dentro da hierarquia das Ideias, sendo considerada como “a causa do saber e da verdade,
na medida em que é conhecida” (Platao, 2001, p. 309). A ideia do Belo, por sua vez,
constitui-se como suprema manifestacao do Bem, realizando também uma mediacao
entre o sensivel e o inteligivel, porque “é a tinica Ideia inteligivel suprassensivel que tem
o privilégio de ser visivel e apreensivel também pelos sentidos, e, portanto, atrai e eleva
do sensivel ao inteligivel” (Reale, 2004, p.8, tradugdo nossa).’ Dessa forma, torna-se
evidente o motivo pelo qual Platao, ao tratar do fildsofo, relaciona-o a Eros e o situa em
um caminho de ascensao ao Belo, pois tanto o fildsofo, como Eros e a Ideia do Belo
encontram-se perfeitamente vinculados, posto que os trés se estabelecem, em seus
respectivos modos, como mediadores que tendem para a Ideia do Bem, a mais elevada de

todas as Ideias.

> “Es la unica Idea inteligible suprasensible a la que le cupo en suerte ser visible y aprehensible también por los
sentidos y, por lo tanto, atrae y eleva de lo sensible a lo inteligible.”

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



20

Assim, é fildsofo aquele que verdadeiramente ama a sabedoria, buscando nao um
conhecimento sensivel, que é transitorio e aparente; mas ascender ao mundo inteligivel,
ou seja, para a Ideia propriamente dita; na qual se encontra a ciéncia necessdria para
conhecer a realidade do ser, que sempre € e nunca muda. Filosofo, €, portanto, o amante
da ciéncia da totalidade do ser, aquele que em sua mente “por todo tempo possui a
contemplacao de todo o ser” (Platao, 2001, p. 268). E assim que Platdo considera os
filosofos na Repablica, como “aqueles que contemplam as coisas em si [per se], as que
permanecem sempre idénticas” (Platao, 2001, p. 263). Dessa maneira, muito embora o
reconhecimento do nao-saber esteja contido na origem da agao filosdfica, isto nao indica
uma concepgao cética do conhecimento, mas representa apenas o inicio do processo para
alcancar o termo positivo de sua caréncia, isto, é para mover-se da ignorancia para a
sabedoria. Este € o itinerario prdprio do fildsofo: colocar-se em um caminho constante de

ascensao a sabedoria.

2.1 A definigao de filosofia

Sendo o filosofo aquele que busca o ser das coisas em sua plenitude, ou seja, o
aspecto que permanece dentre todas elas, pode-se inferir que a reflexao filosdfica se

dirige para a totalidade da realidade.’ Esse todo, porém, ndo deve ser compreendido como

® O sentido do “todo” como objeto da filosofia pode ser compreendido a partir do direcionamento da
investigagdo filosofica ao ser. Esse aspecto foi defendido por autores como Josef Pieper, considerando que a
filosofia ndo se reduz a um ponto de vista, mas procura indagar o todo real e concreto, encaminhando-se
“omnidimensiolmente” ao ser e ao que sustenta a propria realidade. “Filosofar significa: dirigir o olhar a tudo
aquilo que se nos depara e, num esfor¢o de pensamento preciso e metodicamente disciplinado, suscitar a questao
de seu significado ultimo e fundamental [...] a Filosofia simplesmente se ocupa da questdo: What is all about?
questdo que indaga do todo e que quer saber o que o todo tem a ver com esta realidade concreta” (PIEPER, 1963,

p-4).

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



21

mera soma das partes, isto é, como se o filosofo aspirasse conhecer cada aspecto
individual da realidade, mas se trata propriamente da busca por conhecer o universal que
confere o sentido aos diversos particulares e que, a0 mesmo tempo, unifica-0s. 0
conhecimento desses aspectos universais, por sua vez, parece indicar um sentido ainda
mais profundo, pois se dirige para o questionamento acerca das razoes liltimas das coisas,
do principio fundante e unificante da multiplicidade.

Se ja nos fildsofos pré-socraticos estava presente essa perspectiva do surgimento
da filosofia como abertura ao todo, sendo acompanhada precisamente pela indagagao das
origens do cosmo; em Platao essa reflexao adquire uma significagao ainda maior,
suplantando os limites fisicos dos pré-socraticos e transpondo-se para o ambito imaterial.
Seguindo esse raciocinio, torna-se possivel concluir que a definicao mais fecunda a ser
concebida de filosofia é a sua compreensao como a contemplagao de todo o ser; como
reafirma Platao na Repuiblica, “quem é capaz de ver o todo é filosofo, quem nao, nao ¢”
(Platao, 2001, p. 353). Todas as correntes posteriores inspiradas em Platao partirao
desses conceitos, ampliando-os em grande medida, como evidenciado em Aristdteles, por
exemplo.

Essa definicao, em especial, incorpora duas nocoes fundamentais: a contemplacao
e o ser. A contemplagao se estabelece como um olhar que se eleva do plano sensivel ao
intelectivo, e que naturalmente implica a consideragao do ser das realidades
contempladas. Entretanto, a contemplagao seria impossivel se dissociada de outro

elemento: a admiracao. Nessa perspectiva, encontramos uma correlagao fundamental

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



22

entre 0 homem que se admira ao contemplar o Todo e se indaga acerca de seus

fundamentos.

Justamente essa admiracao, surgida no homem que se poe diante do Todo e pergunta
qual ¢ a sua origem e o seu fundamento, € a raiz da filosofia. E se é assim, a filosofia ¢,
estruturalmente, inelimindvel, justamente porque € inelimindvel a admiragao diante
do ser do mesmo modo como o é a necessidade de satisfazé-la. Por que ha o todo? De
onde ele veio? Qual é a sua razao de ser? Esses problemas equivalem ao seguinte: por
que ha o ser e nao o nada? [...] Como € evidente, trata-se de problemas que o homem
nao pode deixar de se pdr ou, pelo menos, sao problemas que, a medida que sao
rejeitados, diminuem aquele que os rejeita [...] a pergunta pelo todo do ser tem
sentido, e tera sentido enquanto o homem experimentar "admiragao” diante do ser das

coisas e do seu proprio ser. (Reale, 2013, p. 215)

Por conseguinte, a reflexao sobre o Todo, interposta pela filosofia, constitui-se
como um problema fundamental que parece estar inscrito no prdprio ser do homem.
Consonante a expressao do nao-saber socratico, esse desejo por conhecer, do qual
Socrates diz jamais deixar de buscar enguanto viver, nao se trata de um interesse
genérico, mas de um desejo por alcangar essa sabedoria propriamente filosdfica da qual
tem-se tratado até entao. Assim, é a admiragao a expressao mais particular desse desejo
do homem por conhecer, na medida em que se constitui como o primeiro passo para a

saida da ignorancia, sendo capaz de revelar ao homem suas proprias caréncias e a

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



23

necessidade de preenché-las. Eis por que, em ultima instancia, a admiracao é tida como
um aspecto tao essencial para a origem da filosofia segundo a perspectiva platénica.’

Se a origem da filosofia se encontra na necessidade humana de saber, o fim para o
qual tende deve ser a realizacao dessa necessidade, ou seja, um conhecimento buscado e
adquirido em si mesmo, tal como manifestado no exercicio realizado no Banquete em
direcao a Ideia do Belo. Para designar esse termo iltimo do conhecimento, os gregos
possuiam o termo “theorein” (Bswpeiv), compreendendo-o como contemplacao do
verdadeiro. O prdprio Platao, questionado sobre o carater definidor dos fildsofos também
prossegue nesse mesmo sentido: “E quais chamas verdadeiros fildsofos? Os que amam

contemplar a verdade™ (Platdo, 2001, p. 255).

3. CONSIDERAGOES FINAIS

Conforme o panorama apresentado no Banquete de Platao foi possivel observar-se
como a filosofia, desde a perspectiva platonico-socratica, estabelece-se como uma
disciplina que se dirige para a totalidade do ser, encontrando sua origem em um
movimento anterior, isto €, em um olhar admirado para a realidade circundante. Este olhar

¢ capaz de superar o nivel do horizonte material e conduzir a busca por inquirir as razoes

7“A admiragdo € o estado de um homem que ama muito a sabedoria; sim, ndo ha outro comego da filosofia que
este” (Platao, 2005, p. 212).

8 Podem ser distinguidos no pensamento antigo duas compreensdes principais acerca da noc¢do de verdade, uma
em sentido ontologico e outra gnosiologico. No presente excerto, o termo “verdade” dirige-se sobretudo para a
acepcdo ontologica, identificando-se com o ser. Ainda que ndo propriamente definida por Platdo, essa
identificagdo entre a verdade e o ser ¢ bastante evidente em sua ontologia, sendo expressa com perfeigdo por
Aristoteles: "Todas as coisas possuem tanto de verdade quanto possuem de ser" (ARISTOTELES, 2001, p. 73).
Por conseguinte, o suprassensivel estabelece-se como “mais verdadeiro” que o sensivel na medida em que “¢
mais ser”.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



24

e os principios mais intimos de todas as coisas, ao conhecimento dagueles aspectos que
possibilitam a existéncia e a disposicao de cada elemento constituinte da realidade.

0 exercicio que procuramos realizar em relacao a figura de Sdcrates,
considerando-o como arquétipo do conceito platonico de fildsofo, demonstra bem essa
situacao. Desde sua chegada a casa de Agatao até o término do dilogo, foi possivel
perceber Sdcrates como um verdadeiro “homem erdtico”, encerrando em si as
caracteristicas presentes em Eros. Tal como é proprio de Eros, vimos um Sdcrates
inteiramente  devotado a atividlade mediadora, transportando os individuos
gradativamente do sensivel ao inteligivel. Por isso, em tltima instancia, Sdcrates € Eros,
repleto de recursos, avido de sabedoria, a filosofar constantemente; sem perder, porém,
aquelas simplicidade e pobreza caracteristicas. E por meio dessa complexa
“personalidade erdtica” que Sdcrates pode exercer integralmente o oficio caracteristico
do deus do amor: conduzir os homens as “realidades divinas”. Aqueles que ouvem
atentamente o apelo filosofico de Sdcrates e observam nele a efetiva realizagao desse
processo, tornam-se capazes de se elevar a um novo mundo, a contemplagao do ser das
coisas em si [per se.

0 grande objetivo da filosofia desde a perspectiva platonico-socratica é, portanto,
volver toda a alma para essa luminosidade propria do plano inteligivel das Ideias e
sobretudo da Ideia do Bem, que € a origem de tudo. Como consideramos, nao é uma
escolha fortuita que o exercicio filosdfico concebido a partir do Banquete se estruture em
torno da Ideia do Belo, que se estabelece como suprema manifestacao do Bem. Nessa

perspectiva, é a filosofia 0 meio a partir do qual torna-se possivel voltar integralmente a

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



25

alma para a visao do Bem, vivendo constantemente sob o influxo de tal visao. Esse ¢, em
suma, o objetivo dltimo da contemplagao: conduzir & ldeia do Bem a partir da
concatenacao de Ideias contempladas. Tao grande intento requer do fildsofo o habito e o
esforco ao longo de anos, exercitando-se na contemplacao das Ideias o quanto Ihe for
possivel, a exemplo da investigagao realizada no Banquete.

No centro da origem do filosofar parece encontrar-se justamente a busca por
responder, em alguma medida, a questao acerca do todo, da totalidade do real que se
desponta diante da existéncia humana, alcangando nesse processo conclusoes que
possam ser consideradas, de fato, verdadeiras. Toda a vida e atividade de Sdcrates se
direcionaram precisamente para a demonstracao de que é preciso por se em diregao do
alcance da verdade, daqueles grandes valores capazes de conferir um sentido auténtico a
propria vida. Nesse sentido, a compreensao platonica de filosofia e o exemplo socratico
constituem-se como caminhos de demonstracao da existéncia de uma constituicao
absoluta das coisas, da coisa em si; de que esses valores superiores nao se desvalorizam.

E isto que significa, em suma, a experiéncia do filosofar, isto €, experimentar que a
realidade circundante, se observada profunda e admiradamente, é capaz de nos conduzir
ao horizonte total das eternas esséncias das coisas, que nao sao transitdrias, mas
permanecem sempre idénticas. E para essa esfera que o fildsofo se encontra sempre em
caminho de ascensao. Trata-se de um passo que conduz a ultrapassar o mundo proximo e
imediato, em direcao a totalidade do ser, mas que se mantém constantemente aberto para
o retorno, para o convite aos demais homens a ingressarem em um novo modo de vida: a

contemplagao daquelas verdades supremas e irrenuncidveis.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026

26



2]

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARISTOTELES. Metafisica de Aristételes I. 32 ed. S&o Paulo: Edicdes Loyola, 2001;
DESMOND, William. A filosofia e os seus outros: modos do ser e do pensar. Sao Paulo:
Edicoes Loyola, 2000;

HADOT, Pierre. Que é a filosofia antiga. 62 ed. Sao Paulo: LOYOLA, 1999;

JAEGER, Werner. Paideia: a formacao do homem grego. 62 ed. Sao Paulo: Martins Fontes,
2013;

PIEPER, Josef. Abertura para o Todo, a Chance da Universidade. Sao Paulo: Apel, 1963;
PLATAO. Platéio - Colegio os pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural, 1973;

__.Fedro. 62 ed. Lisboa: Guimaraes Editores, 2000;

__ . ARepiblica. 92 ed. Lisboa: Fundacao Calouste Gulbenkian, 2001;

__ . Teeteto. 32 ed. Lishoa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 2005;

REALE, Giovanni. Eros, demonio mediador: El juego de las mascaras en el Banquete de
Platdn. Madrid: Heder editorial, 2004;

__ . Historia da filosofia grega e romana (Vol. Il) - Sofistas, Sdcrates e Socraticos
Menores. 12 ed. Sao Paulo: Edicoes Loyola, 2013;

__ . 0 saber dos antigos: Terapia para os tempos atuais. Sao Paulo: Edigoes Loyola,
1999;

SANTOS, Mario F. dos. Filosofia e Cosmovisdo. Sdo Paulo: E Realizagdes Editora, 2019;
SCOLNICOV, Samuel. Platao: da educacao como desenvolvimento da razao. Cadernos do

Nefi. Piaui. v. 1, n. 1, p. 3-11, 4 set. 2015;

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



28

VOEGELIN, Eric. Ordem e histdria - Vol. IV: A era ecuménica. 2 ed. Sao Paulo: Edigoes
Loyola, 2010.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026,%25p.2026



	1. A ESTRUTURAÇÃO DO DIÁLOGO DO BANQUETE 
	1.1 O eros filosófico no discurso de Sócrates 
	1.2 A contemplação do belo pela via dos degraus de eros  

	2 SÓCRATES E O ENTENDIMENTO PLATÔNICO DO SER-FILÓSOFO  
	2.1 A definição de filosofia 

	3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

