ARTIGO

A Doutrina da Maternidade Espiritual de Maria no Concilio

Vaticano Il
The Doctrine of Mary’s Spiritual Motherhood in the Second Vatican Council

Lazaro lizo Daniel'
https://orcid.org/ - -0236-2171
email: pelazarodaniel @icloud.com

Resumo: Qualquer reflexao sobre a maternidade espiritual de Maria e sua relagao com a
Igreja tem, como critério primordial, reconhecer e proclamar a unicidade da mediagao de

' Pés-doutorado pela Pontificia Universidade Catdlica do Rio de Janeiro (2018-2019), com o tema: "A mediagdo materna de
Maria em Cristo na Encilica mariana para o ecumenismo e para a compreensao do papel mediador de Maria em relagao ao
Filho e a lgreja", sob orientacao de Antonio Luiz Catelan Ferreira. Possui doutorado em Teologia pela Facolta di Teologia di
Lugano (2010), mestrado em Teologia Dogmatica pela Facolta di Teologia di Lugano (2003), graduagao em Ciéncias Sociais
pela Universidade Metodista de Sao Paulo (2019), graduagao em Licenciatura em Histdria pelo Centro Universitario Claretiano
(2017), graduacao em Pedagogia pela Faculdade de Ciéncias de Wenceslau Braz (2017) e graduacao em Bacharelado em
Teologia pela Faculdade Entre Rios (2015), graduagao em Licenciatura em Filosofia pela Faculdade Entre Rios (2015).
Atualmente é docente da Faculdade de Teologia da Arquidiocese de Brasilia. Tem experiéncia na drea de Teologia e Filosofia,
com énfase em Teologia.


https://orcid.org/0000-0003-0236-2171
mailto:pelazarodaniel@icloud.com

Cristo. Sendo assim, qual é a natureza e a fundamentacao teoldgica da doutrina da
maternidade espiritual de Maria, conforme explicitada na Constituicao Dogmatica Lumen
Gentium no Concilio Vaticano 11? Este problema de pesquisa busca compreender em
profundidade como o Concilio Vaticano II, através de sua Constituicao Dogmatica Lumen
Gentium, aborda e justifica teologicamente a maternidade espiritual de Maria. A partir de
duas questdes investigativas: (1) “de que modo a Constituicao Dogmatica Lumen Gentium
do Concilio Vaticano Il apresenta para fundamentar a doutrina da maternidade espiritual
de Maria?” e (2) “quais critérios teoldgicos especificos a Constituigao Dogmatica Lumen
Gentium do Concilio Vaticano Il apresenta para fundamentar a doutrina da maternidade
espiritual de Maria?”. O texto direciona a analise para a descrigao da abordagem conciliar
e a identificagao dos critérios teoldgicos especificos utilizados para fundamentar essa
doutrina. Por meio da abordagem descritivo-dialética, o texto oferece uma analise clara e
aprofundada da doutrina da maternidade espiritual de Maria tal como delineada por um
dos documentos mais importantes do Concilio Vaticano 1.

Palavras-chave: maternidade espiritual de Maria, Lumen Gentium, Concilio Vaticano Il
mediagao de Cristo.

Abstract: Any theological reflection on the spiritual motherhood of Mary and her
relationship with the Church must be grounded in the fundamental recognition and
proclamation of the uniqueness of Christ’s mediation. In this light, a central question
arises: what is the nature and theological foundation of the doctrine of Mary’s spiritual
motherhood as articulated in the Dogmatic Constitution Lumen Gentium of the Second
Vatican Council? This research aims to provide a thorough analysis of how the Second
Vatican Council, through Lumen Gentium, addresses and theologically justifies the
doctrine of Mary’s spiritual motherhood. Guided by two key questions: (1) How does the
Dogmatic Constitution Lumen Gentium theologically present the doctrine of Mary’s
spiritual motherhood? and (2) What specific theological criteria does Lumen
Gentium offer to support this doctrine?; the study focuses on describing the conciliar
framework and identifying the theological principles employed to establish this teaching.
Utilizing a descriptive-dialectical methodology, the text offers a clear and in-depth
examination of the doctrine as developed in one of the Council's most significant
documents.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



Keywords: spiritual motherhood of mary, Lumen Gentium, Second Vatican Council,
mediation of Christ;

INTRODUCAO

A doutrina da maternidade espiritual de Maria, embora profundamente enraizada
na tradicao crista, recebeu uma articulacao concisa e significativa no Concilio Vaticano II.
Fundamentada na sua singularissima maternidade divina de Jesus, a maternidade
espiritual de Maria transcende os lagos puramente bioldgicos. Ela se estende, por designio
divino, como mae espiritual de todos os fiéis, unindo os fiéis da Igreja ao seu Filho de
forma profunda através de sua poderosa intercessao. Essa maternidade espiritual
manifesta-se especialmente sob dois aspectos interconectados: (1) Mae de todos os

cristaos no seio da Igreja e (2) Maternidade cooperadora no plano da salvagao.

No Concilio Vaticano Il, a doutrina da maternidade espiritual de Maria para com a
Igreja e, consequentemente, para com cada cristao, recebeu um tratamento significativo,
aprofundando a compreensao teoldgica de Mae de todos os cristaos, especialmente
apos a cruz, quando Jesus, antes de morrer, disse a Maria e a Joao: "Mulher, eis ai o teu
filho. Filho, eis ai tua mae" (Biblia Jerusalém, 2002, Jo 19, 26-27). Esse momento €
interpretado como Jesus entregando Maria como mae espiritual para todos os seus
discipulos, estabelecendo-a como mae da Igreja. Nesse sentido, Maria se torna uma figura

materna que cuida, intercede e guia os fiéis em sua caminhada espiritual.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



No segundo aspecto fundamental abordado pelo Concilio Vaticano I, a
maternidade espiritual de Maria se manifesta de maneira singularissima no plano da
salvacao. Maria nao é apenas a genitora fisica de Jesus Cristo; sua participagao ativa e
livre no mistério da Encarnagao a eleva a condicao de colaboradora tnica na obra
redentora de Deus. Ao pronunciar seu "sim" (fiaf) ao antncio do anjo (Lc 1, 38), Maria
ofereceu sua livre obediéncia e fé, tornando-se o instrumento escolhido para a vinda do
Salvador a0 mundo. Essa aceitagao consciente e voluntdria a insere de forma indelével no

proprio dinamismo da salvagao humana e continua intercessao e cuidado pela Igreja.

0 presente artigo visa analisar a doutrina da maternidade espiritual de Maria, tal
como delineada na Constituigao Dogmatica Lumen Gentium do Concilio Vaticano II. Por
meio de uma abordagem descritivo-dialética, a investigacao se concentrard na
explicitacao da fundamentacao teoldgica e dos critérios que sustentam essa doutrina no
referido documento conciliar. A partir desse contexto, o artigo pretende responder as

seguintes perguntas de pesquisa:

1. De que modo a Constituicao Dogmatica Lumen Gentium do Concilio Vaticano II
aborda teologicamente a doutrina da maternidade espiritual de Maria?

2. Quais critérios teoldgicos especificos a Constituicao Jogmadtica Lumen Gentium do
Concilio Vaticano Il apresenta para fundamentar a doutrina da maternidade

espiritual de Maria?

A abordagem descritivo-dialética se mostra particularmente importante em funcao
natureza do objeto de estudo. Como o artigo busca, em primeiro lugar, descrever como a
Constituicao Dogmatica Lumen Gentium do Concilio Vaticano Il aborda teologicamente a

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



doutrina da maternidade espiritual de Maria, isso implica em detalhar o contetido
especifico do documento conciliar referente ao tema. 0 estudo também visa identificar e
descrever os critérios teoldgicos especificos que o Lumen Gentium apresenta para
fundamentar essa doutrina, por isso é necessario explicitar quais sao esses critérios e
como eles sao apresentados no texto conciliar. Logo, a dimensao descritiva da
metodologia permite apresentar de forma clara e organizada o que o documento conciliar
afirma sobre a maternidade espiritual de Maria e os argumentos teoldgicos que a

sustentam. Sem essa descricao precisa, qualquer analise posterior ficaria comprometida.

A doutrina da maternidade espiritual de Maria é um tema teoldgico complexo, e a
abordagem dialética permite explorar as nuances e as possiveis tensoes dentro do prdprio
texto do Lumen Gentium; descrever com precisao o seu contetdo sobre a maternidade
espiritual de Maria e seus fundamentos; analisar criticamente as relagoes e possiveis
tensoes dentro do texto conciliar e compreender em profundidade a natureza e a
fundamentagao teoldgica da doutrina, levando em consideracao a complexidade do tema e

0 contexto histarico do Concilio Vaticano II.

Visando apresentar a rica doutrina da maternidade espiritual de Maria, tal como
explicitada na Constituigao Dogmatica Lumen Gentium do Concilio Vaticano Il, este artigo
se estrutura em quatro eixos analiticos fundamentais. Inicialmente, debrugar-se-a sobre a
dimensao teolagico-pastoral que permeia a abordagem mariana na Lumen Gentium,
investigando como o Concilio articula a figura de Maria em relagao ao mistério de Cristo e
a vida da lgreja, com implicacoes diretas para a pratica da fé. Em seguida, a andlise se

aprofundara nos critérios mariologicos e cristologicos presentes no documento

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



conciliar, buscando compreender a intrinseca ligagao entre Maria e Cristo em sua obra
redentora, e como essa relagao fundamenta seu papel singular no plano da salvagao. 0
terceiro momento da investigacao concentrar-se-a nos critérios marioldgicos e
eclesiologicos, explorando a insercao de Maria no mistério da Igreja, enquanto membro
singular e, a0 mesmo tempo, figura materna que a precede e a acompanha em sua
jornada. Por fim, o artigo expora os fundamentos da maternidade espiritual de
Maria, explicitando as razoes teoldgicas que sustentam sua funcao maternal para com
todos os cristaos, conforme delineado na Lumen Gentium, e suas consequéncias para a
vida espiritual dos fiéis explicando o poder comunicativo da expressao "maternidade

espiritual”.

Aos pés da cruz, unida ao sacrificio de Jesus, Maria € constituida mae espiritual de
todos os discipulos, participando singularmente da Redencao através da dor
compartilhada e da entrega amorosa. Essa maternidade espiritual possui um carater
eclesial, com Maria acompanhando e intercedendo pela Igreja como mae dos membros do
povo de Deus. Assim, ela permanece presente como intercessora, modelo e sinal de

esperanca para os fiéis.

0 CONCILIO VATICANO II

A postura do Concilio Vaticano Il em relacao a dogmas marianos, especialmente no
que concerne a sua mediacao universal, foi marcada pela abordagem eclesioldgica
reafirmando a doutrina tradicional sem definir novos dogmas.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



0 carater pastoral também se mostra na escolha da terminologia que deixa de lado,
frequentemente, a linguagem técnica da ciéncia marioldgica. Outro motivo para
apresentar uma doutrina marioldgica menos elaborada foi o olhar para os cristaos
separados, especialmente os protestantes. Por essa razao foram evitados os titulos
“co-redentora” e “Mae da unidade”, e mesmo o antigo titulo de “mediadora”, muito
presente no Oriente cristao, entrou no texto somente com grande discrigao (LG 62)
(Hauke, 2021, p. 98-99).

Quando o Papa Joao XXIIl em 1959 anunciava aoc mundo o desejo de convocar um
Concilio Ecuménico, “pode-se afirmar que nos textos magisteriais e no pensamento de
muitos tedlogos havia uma clara consciéncia de que a maternidade espiritual de Santa
Maria era uma prerrogativa focalizadora da soteriologia mariana” e, portanto, “ha um
certo consenso no pensamento teoldgico para sustentar que o privilégio da maternidade
espiritual é muito abarcante e por sua vez, unificador.” (Bastero de Eleizalde, 2001, p.

223).

0 notavel teologo René Laurentin, em sua obra “Courttraité de théologiemariale”,

afirma:

A mediacao universal de Maria, no sentido que hoje prevalece, nada mais é do que
outro nome para sua maternidade universal em relagao aos homens. Esta dltima
expressao apresenta uma quadrupla vantagem sobre a anterior: € mais homogénea,
mais Obvia e requer menos corregoes (pois quem fala de Maria como mediadora deve
ter o cuidado de nao esquecer a afirmagao paulina de que Cristo € o tinico Mediador
— 1Tm 2,5). Além disso, € mais significativa, pois expressa, de fato, o fundamento da
fungao mediadora de Maria. Por fim, é uma expressao mais concreta e mais biblica (Jo
19, 25-21), que fala melhor ao coracao (Laurentin, 1959, p. 128).

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



Segundo Domenico Bertetto, “o tema da maternidade universal de Maria — ou
seja, sua maternidade fisica em relagao a Cristo e espiritual em relacao aos redimidos —
constitui o tema dominante da doutrina mariana do Concilio. Trata-se também da
expressao mais acessivel utilizada para apresentar, de maneira mais eficaz e pastoral, o
lugar que Maria ocupa na histdria da salvagao: a figura materna é, de fato, a mais familiar
a todos.”

(Bertetto, 1988, p. 539-540).

Além do sentir universal da prerrogativa da maternidade espiritual de Maria —
adquirido a partir do pensamento teoldgico precedente ao Concilio — e do carater
ecumeénico impresso por este, no qual a missao de Maria junto a obra de seu Filho nao
entra em choque direto com os principios protestantes da tinica mediacao de Cristo, “a
elaboragao do texto conciliar move-se em um plano histérico-salvifico, no qual Maria se
apresenta como Mae que colabora com seu Filho na transmissao da vida sobrenatural.”

(Bastero De Eleizalde, 2001, p. 224).

Em 21 de novembro de 1964, no encerramento do Concilio Vaticano II, o Papa
Paulo VI proclamou que Maria é Mae da Igreja, ratificando a dimensao profunda de sua
maternidade espiritual. Pode-se afirmar que ha um processo de unidade e continuidade
entre os termos ‘maternidade espiritual' e ‘maternidade eclesial, pois Maria exerce sua

maternidade espiritual sobretudo em relagao aos membros do povo de Deus.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



A prépria redagao do capitulo VIII da Constituicao Dogmatica Lumen Gentium,
intitulado A Bem-Aventurada Virgem Maria, Mae de Deus, no mistério de Cristo e da

Igreja, apresenta a relacao entre a maternidade bioldgica e espiritual da Virgem Maria:

Efectivamente, a Virgem Maria, que na anunciacao do Anjo recebeu o Verbo no
coragao e no seio, e deu ao mundo a Vida, é reconhecida e honrada como verdadeira
Mae de Deus Redentor. Remida dum modo mais sublime, em atengao aos méritos de
seu Filho, e unida a Ele por um vinculo estreito e indissolivel, foi enriquecida com a
excelsa missao e dignidade de Mae de Deus Filho; é, por isso, filha predileta do Pai e
templo do Espirito Santo, e, por este insigne dom da graga, leva vantagem 4 todas as
demais criaturas do céu e da terra. Esta, porém, associada, na descendéncia de Adao,
a todos os homens necessitados de salvagao; melhor, «é verdadeiramente Mae dos
membros (de Cristo) .. porque cooperou com o0 seu amor para que na Igreja
nascessem os fiéis, membros daquela cabegay. E, por esta razao, saudada como
membro eminente e inteiramente singular da Igreja, seu tipo e exemplar perfeitissimo
na fé e na caridade; e a Igreja catdlica, ensinada pelo Espirito Santo, consagra-Ihe,
como a mae amantissima, filial afecto de piedade (CONCILIO VATICANO I, 1964, 53).

Dessa forma, compreende-se que a intencao do Concilio é “esclarecer
cuidadosamente nao so o papel da Virgem Santissima no mistério do Verbo encarnado e
do Corpo mistico, mas tamhém os deveres dos homens resgatados para com a Mae de

Deus, Mae de Cristo e Mae dos homens, sobretudo dos fiéis” (LG, n. 54).

Embora o Concilio Vaticano Il tenha marcado um significativo avanco na
compreensao do papel de Maria no mistério de Cristo e da Igreja, ele o fez adotando uma
perspectiva eminentemente pastoral e eclesiologica, em consonancia com o
espirito geral do Concilio. Longe de buscar a proclamacao de novos dogmas marianos, o

Concilio concentrou-se em integrar a figura de Maria de forma mais explicita e

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



10

profunda dentro do mistério da Igreja, como apresentado no Capitulo VIII da

Constituicao Dogmatica Lumen Gentium.

2 CRITERIOS MARIOLOGICO-CRISTOLOGICOS

A Constituicao Dogmatica Lumen Gentium, em sua formulacao sobre o tema da
mediagao materna de Maria, abandona alguns termos frequentemente utilizados pelos
tedlogos, inclusive pelo Magistério anterior. O texto apresenta a fungao de Maria
Santissima na redencao por meio da historia da salvacao, comecando pelo Antigo
Testamento e, em seguida, fundamentando-se nos mistérios da vida oculta e no ministério

piblico de Jesus (LG, n. 58-59).

Ao tratar da fungao da Santissima Virgem na economia da salvagao, o Concilio
ensina que Maria, ao ter dado Jesus ao mundo, o Redentor, contribuiu livremente para a
regeneragao da humanidade ao aceitar essa missao e tornar-se a “Mae de todos os

viventes”.

Mas o Pai das misericordias quis que a aceitacao, por parte da que Ele predestinara
para mae, precedesse a encarnagao, para que, assim como uma mulher contribuiu
para a morte, também outra mulher contribuisse para a vida. E o que se verifica de
modo sublime na Mae de Jesus, dando a luz do mundo a prdpria Vida, que tudo renova.
Deus adornou-a com dons dignos de uma tao grande missao; e, por isso, nao é de
admirar que os santos Padres chamem com frequéncia @ Mae de Deus «toda santa» e
«imune de toda a mancha de pecado», visto que o prdprio Espirito Santo a modelou e
d'Ela fez uma nova criatura. Enriquecida, desde o primeiro instante da sua conceigao,
com os esplendores duma santidade singular, a Virgem de Nazaré é saudada pelo
Anjo, da parte de Deus, como «cheia de gragca» (cfr. Luc. 1,28); e responde ao

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



1

mensageiro celeste: «eis a escrava do Senhor, faga-se em mim segundo a tua palavra»
(Luc. 1,38). Deste modo, Maria, filha de Adao, dando o seu consentimento a palavra
divina, tornou-se Mae de Jesus e, nao retida por qualquer pecado, abragou de todo o
coragao o designio salvador de Deus, consagrou-se totalmente, como escrava do
Senhor, a pessoa e a obra de seu Filho, subordinada a Ele e juntamente com Ele,
servindo pela graga de Deus omnipotente o mistério da Redengdo. por isso,
consideram com razao os santos Padres que Maria nao foi utilizada por Deus como
instrumento meramente passivo, mas que cooperou liviemente, pela sua fé e
obediéncia, na salvagao dos homens. Como diz S. Ireneu, «obedecendo, ela tornou-se
causa de salvacao, para si e para todo o género humano». Eis porque nao poucos,
Padres afirmam com ele, nas suas pregacoes, que «o no da desobediéncia de Eva foi
desatado pela obediéncia de Maria; e aquilo que a virgem Eva atou, com a sua
incredulidade, desatou-o a virgem Maria com a sua fé»; e, por comparagao com Eva,
chamam Maria a «mae dos vivos» e afirmam muitas vezes: «a morte veio por Eva, a
vida veio por Maria (LG, n.56).

A associacao de Maria @ missao redentora de seu Filho comeca com o mistério da
Anunciacao e se estende por toda a infancia de Jesus. O mistério da Anunciagao, narrado
nos Evangelhos de Lucas nao é apenas o0 momento da concepcao virginal do Salvador, mas
também o ponto de partida da livre e consciente adesao de Maria ao plano divino de
salvacao. Ao nutrir, proteger e educar o Menino Jesus, Maria cumpre sua maternidade
terrena e, simultaneamente, a maternidade espiritual. Sua presenca, cuidados e fé
silenciosa nos primeiros anos da vida de Cristo contribuem para a formacao do Redentor

e para sua plena maternidade espiritual sobre a Igreja.

Esta associagao da mae com o Filho na obra da salvagao, manifesta-se desde a
conceigdo virginal de Cristo até a Sua morte. Primeiro, quando Maria, tendo partido
solicitamente para visitar Isabel, foi por ela chamada bem-aventurada, por causa da fé
com que acreditara na salvagao prometida, e o precursor exultou no seio de sua mae
(cfr. Luc. 1, 41-45); depois, no nascimento, quando a Mae de Deus, cheia de alegria,
apresentou aos pastores e aos magos o seu Filho primogeénito, o qual nao so nao lesou
a sua integridade, mas antes a consagrou (180). E quando O apresentou no templo ao

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



12

Senhor, com a oferta dos pobres, ouviu Simeao profetizar que o Filho viria a ser sinal
de contradicao e que uma espada trespassaria o coracao da mae, a fim de se
revelarem os pensamentos de muitos (cfr. Luc. 2, 34-35). Ao Menino Jesus, perdido e
buscado com afligao, encontraram-no os pais no templo, ocupado nas coisas de Seu
Pai; e nao compreenderam o que lhes disse. Mas sua mae conservava todas estas
coisas no coracao e nelas meditava (cfr. Lc 2, 41-51)” (LG, n.51).

Tal associagao de Maria a obra redentora de Cristo nao termina no mistério da
Anunciacao e da infincia. A continuidade crescente da associagao de Maria a obra
redentora revela a profundidade de seu envolvimento no mistério da salvagao humana, um
tema central na reflexao do Concilio sobre sua maternidade espiritual.A progressao da
participagao de Maria no plano divino passa pela vida piblica e chega a sua plenitude no
Calvario, lugar teologico no qual a Virgem Santissima se une amorosamente a Paixao de

Cristo, seu Filho:

Na vida piblica de Jesus, Sua mae aparece duma maneira bem-marcada logo no
principio, quando, nas bodas de Cana, movida de compaixao, levou Jesus Messias a dar
inicio aos Seus milagres. Durante a pregagao de Seu Filho, acolheu as palavras com
que Ele, pondo o reino acima de todas as relagoes de parentesco, proclamou
bem-aventurados todos os que ouvem a palavra de Deus e a poem em pratica (cfr. Mc.
3,35 e paral.; Lc 11, 21-28); coisa que ela fazia fielmente (cfr. Lc 2, 19 e 51). Assim
avancou a Virgem pelo caminho da fé, mantendo fielmente a uniao com seu Filho até a
cruz. Junto desta esteve, nao sem designio de Deus (cfr. Jo.19,25), padecendo
acerbamente com o seu Filho dnico, e associando-se com coragao de mae ao Seu
sacrificio, consentindo com amor na imolacao da vitima que d'Ela nascera; finalmente,
Jesus Cristo, agonizante na cruz, deu-a por mae ao discipulo, com estas palavras:
mulher, eis ai o teu filho (cfr. Jo 19, 26-27) (LG, n. 58).

0 horizonte escatoldgico da intima associagao de Maria a obra redentora de Cristo

resplandece de maneira particular em dois momentos cruciais, ambos com profunda

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



13

ressondncia na teologia do Concilio Vaticano II: sua presenga no Cenaculo durante
Pentecostes e sua gloriosa Assungao aos Céus. Esses eventos nao apenas coroam sua
participagao singular no mistério da salvacao, mas também prefiguram o destino da Igreja

e de cada fiel.

Tendo sido do agrado de Deus nao manifestar solenemente o mistério da salvagao
humana antes que viesse o Espirito prometido por Cristo, vemos que, antes do dia de
Pentecostes, os Apdstolos «perseveravam unanimemente em oragao, com as
mulheres, Maria Mae de Jesus e Seus irmaos» (Act. 1,14), implorando Maria, com as
suas oragoes, 0 dom daquele Espirito, que ja sobre si descera na anunciagao.
Finalmente, a Virgem Imaculada, preservada imune de toda a mancha da culpa
original (198), terminado o curso da vida terrena, foi elevada ao céu em corpo e alma
(183) e exaltada por Deus como rainha, para assim se conformar mais plenamente
com seu Filho, Senhor dos senhores (cfr. Apoc. 19,16) e vencedor do pecado e da
morte (LG, n.59).

Portanto, a cooperagao maternal de Maria na obra redentora de seu Filho é
permanente e nao termina com sua Assuncao: vai desde o antincio no protoevangelho até
a segunda vinda de Cristo. A interpretagao integral da Escritura, que leva em consideracao
sua totalidade e nao apenas passagens isoladas, permite perceber a unidade e a
continuidade na histdria do povo de Deus; um olhar abrangente favorece a atualizagao da
mensagem, uma vez que a apresenta de forma relevante para a realidade histdrica dos
fiéis. Assim, na leitura teoldgica global o mistério escatoldgico da vinda de Cristo se inicia
com o mistério do evangelho da promessa do Redentor:

A Sagrada Escritura do Antigo e Novo Testamento e a veneravel Tradigao mostram de
modo progressivamente mais claro e como que nos poem diante dos olhos o papel da
Mae do Salvador na economia da salvagao. Os livros do Antigo Testamento descrevem
a histdria da salvagao na qual se vai preparando lentamente a vinda de Cristo ao
mundo. Esses antigos documentos, tais como sao lidos na Igreja e interpretados a luz
da plena revelagao ulterior, vao pondo cada vez mais em evidéncia a figura duma
mulher, a Mae do Redentor. A esta luz, Maria encontra-se ja profeticamente delineada

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



14

na promessa da vitéria sobre a serpente (cfr. Gén. 3,15), feita aos primeiros pais
caidos no pecado. Ela €, igualmente, a Virgem que concebera e dara a luz um Filho,
cujo nome serd Emmanuel (cfr. Is. 7,14; cfr. Mig. 5, 2-3; Mt. 1, 22-23). F a primeira
entre os humildes e pobres do Senhor, que confiadamente esperam e recebem a
salvagao de Deus. Com ela, enfim, excelsa Filha de Siao, passada a longa espera da
promessa, se cumprem os tempos e se inaugura a nova economia da salvagao, quando
0 Filho de Deus dela recebeu a natureza humana, para libertar o homem do pecado
com os mistérios da Sua vida terrena (LG 55).

3 CRITERIOS MARIOLOGICO-ECLESIOLOGICOS

Ao abordar a intrinseca relagao entre a Virgem Maria e a Igreja, a Constituicao
Dogmatica [umen Gentium do Concilio Vaticano Il delineia critérios
marioldgico-eclesioldgicos cruciais para a compreensao da doutrina da maternidade
espiritual de Maria. Esses elementos nao apenas esclarecem o lugar singular de Maria no
mistério de Cristo e da Igreja, mas também fundamentam teologicamente seu papel

materno para com todos os fiéis.

Nesse sentido, o documento conciliar reafirma com clareza o principio paulino
encontrado em 1 Timadteo 2,5: "Ha um sd Deus e um so mediador entre Deus e os homens:

0 homem Cristo Jesus'. A mediagao mariana nao obscurece a mediacao de Cristo:

A fungao materna de Maria em relagao aos homens de forma alguma obscurece ou
diminui essa tnica mediagdo de Cristo, mas demonstra a sua eficdcia (LG 60).

Essa afirmacao constitui o alicerce sobre o qual se compreende a participacao de
Maria no plano da salvacao. Longe de ofuscar a centralidade de Cristo, o Concilio Vaticano

Il sublinha a total dependéncia de Maria em relacao ao seu Filho. Tudo o que Maria é e

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



15

tudo o que ela realiza em favor da Igreja deriva unicamente da graca de Cristo, seu

Salvador.

0 Concilio enfatiza que "o papel subordinado de Maria nao impede nem diminui de
modo nenhum a mediacao (nica de Cristo, mas antes manifesta a sua eficacia’ (LG, 60).
Portanto, a mediacao da Mae de Deus nao é absolutamente necessaria, mas provém da

vontade divina e procede da abundancia dos méritos de Cristo:

Toda influéncia salutar da bem-aventurada Virgem sobre os homens nao nasce de
uma necessidade objetiva, mas de uma disposigao puramente gratuita de Deus, e
brota da abundancia dos méritos de Cristo [...] (LG, n. 60).

A mediagao mariana nao é uma mediacao intermediaria entre os homens e Cristo;

ao contrario, ¢ uma mediacao una a de Cristo e absolutamente dependente dela:

[..] Portanto, ela se fundamenta na mediagao dele, dela absolutamente depende e
dela recebe toda a sua eficacia, e nao impede minimamente a uniao imediata com
Cristo, ao contrdrio, a facilita (LG, n. 60).

Essa afirmacao conciliar estabelece um principio fundamental: a mediacao de
Maria nao rivaliza nem obscurece a mediacao tnica e universal de Jesus Cristo, o tinico
Mediador entre Deus e os homens (1 Timdteo 2,5). A dependéncia radical da mediacao
mariana em relacao a de Cristo decorre do proprio papel singular de Maria no mistério da
Encarnagao e em toda a economia da salvagao. Em virtude da intima uniao com Cristo e

de sua singularissima graca que Maria participa, de modo subordinado, na obra da

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



16

redencao. Nesse sentido, a mediagao mariana opera como um canal privilegiado da graga

de Cristo.

Ao considerar esses critérios mariologico-eclesioldgicos, o Concilio Vaticano I
oferece um quadro teoldgico robusto para a compreensao da doutrina da maternidade
espiritual de Maria. Longe de obscurecer a centralidade de Cristo como tinico mediador,
essa doutrina, fundamentada na Escritura e na Tradigao, ressalta o papel singular de Maria
no plano da salvagao e seu amor materno constante para com a Igreja e cada um de seus

membros.

4 FUNDAMENTO DA MATERNIDADE ESPIRITUAL

Depois das devidas precisoes, 0 documento conciliar busca explicar o fundamento
da maternidade espiritual de Maria. 0 documento conciliar apresenta Maria nao apenas
como receptora passiva da graca, mas como uma companheira singularmente
generosa e ativa cooperadora na obra redentora de Cristo. Essa cooperacao,
permeada por sua fé inabaldvel e obediéncia irrestrita a vontade divina desde a
Anunciacao até o Calvdrio, confere-lhe um lugar tinico no plano de Deus. Portanto, Maria é
apresentada como uma companheira singularmente generosa e cooperadora de Cristo na

obra redentora:

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



11

A Virgem Santissima, predestinada para Mae de Deus desde toda a eternidade
simultaneamente com a encarnagao do Verbo, por disposicao da divina Providéncia foi
na terra a nobre Mae do divino Redentor, a Sua mais generosa cooperadora € a
escrava humilde do Senhor. Concebendo, gerando e alimentando a Cristo,
apresentando-0 ao Pai no templo, padecendo com Ele quando agonizava na cruz,
cooperou de modo singular, com a sua fé, esperanca e ardente caridade, na obra do
Salvador, para restaurar nas almas a vida sobrenatural. E por esta razdo nossa mée na
ordem da graga (LG, n.61).

0 Concilio enfatiza como Maria, pela sua fé e livre adesao, ofereceu uma

cooperacao singular a obra do Salvador, pela obediéncia, fé, esperanca e ardente caridade,

para a restauracao da vida sobrenatural das almas. Por esta razao, ela se tornou para nds

mae na ordem da graca (LG, 61). Essa intima uniao com Cristo em sua obra redentora é a

raiz da sua maternidade espiritual sobre a Igreja que se prolonga com a exaltagao de

Maria ao céu em corpo e alma, onde continua sua acao intercessora em favor da Igreja e

da humanidade:

Esta maternidade de Maria na economia da graga perdura sem interrupgao, desde o
consentimento, que fielmente deu na anunciagao e que manteve inabaldvel junto a
cruz, até a consumagao eterna de todos os eleitos. De facto, depois de elevada ao céu,
nao abandonou esta missao salvadora, mas, com a sua multiforme intercessao,
continua a alcancar-nos os dons da salvagao eterna. Cuida, com amor materno, dos
irmaos de seu Filho que, entre perigos e angustias, caminham ainda na terra, até
chegarem a patria bem-aventurada. Por isso, a Virgem ¢ invocada na Igreja com os
titulos de advogada, auxiliadora, socorro, medianeira. Mas isto entende-se de maneira
que nada tire nem acrescente a dignidade e eficacia do tinico mediador, que é Cristo
(LG, n.62).

Apds a conclusao do Concilio, por diversos motivos, originou-se uma crise profunda

no saber teoldgico-marioldgico, causada principalmente pela mudanca metodoldgica

promovida pelo préprio Concilio, que teve uma intencao pastoral e nao

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



18

teoldgica-dogmatica. Contudo, é interessante notar que o termo "maternidade espiritual’
parece ter resistido a essa turbuléncia teoldgica, mantendo sua relevancia e centralidade

na compreensao do papel de Maria na economia da salvagao.

Nesse contexto, a reflexao do tedlogo Jean Galot se mostra pertinente ao destacar
a riqueza semantica e a concretude da expressao "maternidade espiritual® na vida da
humanidade. Para Galot, essa terminologia transcende abstragoes tedricas, ressoando
profundamente na experiéncia humana universal do afeto e da proximidade materna
(GALOT, 1996, apud AUTOR, ANO, p. 26). Ao evocar a figura materna, com suas conotacoes
de cuidado, protecao e guia, o termo "maternidade espiritual® comunica de forma eficaz o
papel de Maria como aquela que nutre a vida da graca nos fiéis, intercede por eles e os
acompanha em sua jornada espiritual. A forga dessa expressao reside, portanto, em sua
capacidade de conectar a realidade transcendente da fungao de Maria com a experiéncia

humana fundamental da maternidade.

Quanto a mediagao mariana, podemos dizer que, do ponto de vista terminoldgico, o
tema da maternidade espiritual assume o significado de mediagao e redencao.
Expressoes como 'funcao materna', 'missao materna,, entre outras, englobam todos os
aspectos da associagao de Maria a obra redentora de Cristo em relagao aos homens
(DANIEL, 2011, p. 26).

CONSIDERAGOES FINAIS

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



19

Retomam-se aqui as questoes propostas, o Concilio Vaticano Il adotou uma postura
pastoral e nao buscou apresentar nenhum novo dogma, nem mesmo em relacao a Nossa
Senhora, especialmente no que se refere a sua mediacao universal. Portanto, apresenta
Maria como mae espiritual da humanidade redimida por seu Filho, por meio de um triplice
vinculo: por ser Mae de Deus, por sua cooperacao materna e por sua presenca aos pés da
cruz. Essa maternidade espiritual se estende de modo particular aos discipulos de seu
Filho, pois toda a sua vida foi orientada a servir maternalmente a missao de Cristo, que

consiste na regeneragao dos homens para a vida da graca.

0 texto explicitou que, ao ser escolhida por Deus para ser a Mae do Verho
encarnado, Maria adquire um vinculo tinico e indissoliivel com a pessoa de Jesus Cristo.
Sua maternidade divina confere-lhe um lugar singular no mistério da salvagao, pois
Aquele que ela gerou em seu seio virginal é verdadeiro Deus e verdadeiro homem. Nesse
sentido, ao tornar-se Mae de Deus (7heotdkos), Maria também se torna, por vontade do
proprio Cristo, mae daqueles que Ele veio redimir, uma vez que nao se pode separar

Cristo-Cabeca de seu Corpo, que é a Igreja.

Em suma, a maternidade espiritual de Maria se manifesta por sua cooperagao
consciente e livre com o plano divino da salvagao. Desde o seu “sim” na Anunciagao até
sua fidelidade silenciosa durante a vida piblica de Jesus, Maria acolheu e acompanhou,
com coracao de mae e de discipula, cada passo da missao redentora de seu Filho. Sua fé,
humildade e obediéncia foram um verdadeiro servico maternal a encarnagao e a missao

salvifica de Cristo, cooperando para a nova geracao dos filhos de Deus na graga.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



20

E, por fim, o terceiro vinculo, fundamento da maternidade espiritual de Maria, é
plenamente revelado aos pés da cruz, onde, unida ao sacrificio de seu Filho, ela participa
de modo tinico na obra da Redengao. Naquele momento, Jesus entrega Maria ao discipulo
amado — simbolo de todos os fiéis — dizendo: “Eis ai tua mae” (Jo 19,27). A tradicao da
Igreja sempre reconheceu, nesse gesto, um ato solene de constituicao da maternidade
espiritual de Maria em relagao a todos os discipulos de Cristo. Na dor suprema da Paixao,
Maria torna-se mae de todos os redimidos, nao por geragao carnal, mas pelo sofrimento

compartilhado e pela entrega amorosa ao plano salvifico de Deus.

Além disso, a maternidade espiritual possui um acentuado carater eclesial, ja que
Maria ¢ mae dos membros do povo de Deus, acompanhando e intercedendo pela Igreja ao
longo de sua histdria. Assunta ao céu, ela permanece ativamente presente na vida da
Igreja como intercessora, modelo de fé e de caridade, e sinal seguro de esperanca. Os
fiéis encontram em Maria nao apenas uma figura historica do passado, mas uma mae viva
e atuante, que os guia na escuta da Palavra, na oracao, na vivéncia dos sacramentos e na

luta diaria pela fidelidade ao Evangelho.

Portanto, a maternidade espiritual de Maria é um dom inseparavel da obra
redentora de Cristo e um mistério que continua a se realizar na vida da Igreja. Maria,
unida intimamente a Cristo e aos seus membros, exerce sua missao materna com ternura

e poder, conduzindo os fiéis ao seu Filho e gerando-os continuamente para a vida nova da

graca.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313



21

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BASTERO DE ELEIZALDE, J.L. Virgen Singular. La reflexidn teoldgica mariana nel siglo XX.
Madrid: Rialp, 2001.

BERTETTO, D. Maria /a serva delSignore. Trattato di Mariologia. Napoli: EdizioneDehoniane,
1988.

CONCILIO VATICANO 1. Constituigdo Dogmética Lumen GentiumCapitulo VIII. A
Bem-Aventurada Virgem Maria Mae de Deus no Mistério de Cristo e da Igreja. |. Proémio.
Vaticano, 1964. Disponivel em:
<https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const

19641121 lumen-gentium po.html>acesso em 16 abr. 2025.
AUTOR. T/TULO DA OBRA. Lugano: Eupress, ANO.

HAUKE, M. Introducao a Mariologia. Campinas: Ecclesiae, 2021.

LAURENTIN, R. Courthtraité de théologiemariale. Paris: P. Lethielleux, 1959.

IN ALTVM - Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasilia, 2026, e03313


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html

