
 
 

IN ALTVM 
 

REVISTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA DA FATEO 
 

 
 
 

ARTIGO 

 

A Doutrina da Maternidade Espiritual de Maria no Concílio 
Vaticano II 

The Doctrine of Mary’s Spiritual Motherhood in the Second Vatican Council 
 

Lazaro Ilzo Daniel1 
https://orcid.org/0000-0003-0236-2171  

email: pelazarodaniel@icloud.com 
 
 

Resumo: Qualquer reflexão sobre a maternidade espiritual de Maria e sua relação com a 
Igreja tem, como critério primordial, reconhecer e proclamar a unicidade da mediação de 

1 Pós-doutorado pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (2018-2019), com o tema: "A mediação materna de 
Maria em Cristo na Encílica mariana para o ecumenismo e para a compreensão do papel mediador de Maria em relação ao 
Filho e à Igreja", sob orientação de Antonio Luiz Catelan Ferreira. Possui doutorado em Teologia pela Facolta di Teologia di 
Lugano (2010), mestrado em Teologia Dogmática pela Facolta di Teologia di Lugano (2003), graduação em Ciências Sociais 
pela Universidade Metodista de São Paulo (2019), graduação em Licenciatura em História pelo Centro Universitário Claretiano 
(2017), graduação em Pedagogia pela Faculdade de Ciências de Wenceslau Braz (2017) e graduação em Bacharelado em 
Teologia pela Faculdade Entre Rios (2015), graduação em Licenciatura em Filosofia pela Faculdade Entre Rios (2015). 
Atualmente é docente da Faculdade de Teologia da Arquidiocese de Brasília. Tem experiência na área de Teologia e Filosofia, 
com ênfase em Teologia. 

https://orcid.org/0000-0003-0236-2171
mailto:pelazarodaniel@icloud.com


2 

Cristo. Sendo assim, qual é a natureza e a fundamentação teológica da doutrina da 
maternidade espiritual de Maria, conforme explicitada na Constituição Dogmática Lumen  
Gentium no Concílio Vaticano II? Este problema de pesquisa busca compreender em 
profundidade como o Concílio Vaticano II, através de sua Constituição Dogmática Lumen 
Gentium, aborda e justifica teologicamente a maternidade espiritual de Maria. A partir de 
duas questões investigativas: (1) “de que modo a Constituição Dogmática Lumen Gentium 
do Concílio Vaticano II apresenta para fundamentar a doutrina da maternidade espiritual 
de Maria?” e (2) “quais critérios teológicos específicos a Constituição Dogmática Lumen 
Gentium do Concílio Vaticano II apresenta para fundamentar a doutrina da maternidade 
espiritual de Maria?”. O texto direciona a análise para a descrição da abordagem conciliar 
e a identificação dos critérios teológicos específicos utilizados para fundamentar essa 
doutrina. Por meio da abordagem descritivo-dialética, o texto oferece uma análise clara e 
aprofundada da doutrina da maternidade espiritual de Maria tal como delineada por um 
dos documentos mais importantes do Concílio Vaticano II.  
 
Palavras-chave: maternidade espiritual de Maria, Lumen Gentium, Concílio Vaticano II, 
mediação de Cristo.  
 
Abstract: Any theological reflection on the spiritual motherhood of Mary and her 
relationship with the Church must be grounded in the fundamental recognition and 
proclamation of the uniqueness of Christ’s mediation. In this light, a central question 
arises: what is the nature and theological foundation of the doctrine of Mary’s spiritual 
motherhood as articulated in the Dogmatic Constitution Lumen Gentium of the Second 
Vatican Council? This research aims to provide a thorough analysis of how the Second 
Vatican Council, through Lumen Gentium, addresses and theologically justifies the 
doctrine of Mary’s spiritual motherhood. Guided by two key questions: (1) How does the 
Dogmatic Constitution Lumen Gentium theologically present the doctrine of Mary’s 
spiritual motherhood? and (2) What specific theological criteria does Lumen 
Gentium offer to support this doctrine?; the study focuses on describing the conciliar 
framework and identifying the theological principles employed to establish this teaching. 
Utilizing a descriptive-dialectical methodology, the text offers a clear and in-depth 
examination of the doctrine as developed in one of the Council’s most significant 
documents. 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



3 

 
Keywords: spiritual motherhood of mary, Lumen Gentium, Second Vatican Council, 
mediation of Christ; 

 
 

 
INTRODUÇÃO​

 
A doutrina da maternidade espiritual de Maria, embora profundamente enraizada 

na tradição cristã, recebeu uma articulação concisa e significativa no Concílio Vaticano II. 

Fundamentada na sua singularíssima maternidade divina de Jesus, a maternidade 

espiritual de Maria transcende os laços puramente biológicos. Ela se estende, por desígnio 

divino, como mãe espiritual de todos os fiéis, unindo os fiéis da Igreja ao seu Filho de 

forma profunda através de sua poderosa intercessão. Essa maternidade espiritual 

manifesta-se especialmente sob dois aspectos interconectados: (1) Mãe de todos os 

cristãos no seio da Igreja e (2) Maternidade cooperadora no plano da salvação. 

No Concílio Vaticano II, a doutrina da maternidade espiritual de Maria para com a 

Igreja e, consequentemente, para com cada cristão, recebeu um tratamento significativo, 

aprofundando a compreensão teológica de Mãe de todos os cristãos, especialmente 

após a cruz, quando Jesus, antes de morrer, disse a Maria e a João: "Mulher, eis aí o teu 

filho. Filho, eis aí tua mãe" (Bíblia Jerusalém, 2002, Jo 19, 26-27). Esse momento é 

interpretado como Jesus entregando Maria como mãe espiritual para todos os seus 

discípulos, estabelecendo-a como mãe da Igreja. Nesse sentido, Maria se torna uma figura 

materna que cuida, intercede e guia os fiéis em sua caminhada espiritual. 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



4 

No segundo aspecto fundamental abordado pelo Concílio Vaticano II, a 

maternidade espiritual de Maria se manifesta de maneira singularíssima no plano da 

salvação. Maria não é apenas a genitora física de Jesus Cristo; sua participação ativa e 

livre no mistério da Encarnação a eleva à condição de colaboradora única na obra 

redentora de Deus. Ao pronunciar seu "sim" (fiat) ao anúncio do anjo (Lc 1, 38), Maria 

ofereceu sua livre obediência e fé, tornando-se o instrumento escolhido para a vinda do 

Salvador ao mundo. Essa aceitação consciente e voluntária a insere de forma indelével no 

próprio dinamismo da salvação humana e contínua intercessão e cuidado pela Igreja. 

O presente artigo visa analisar a doutrina da maternidade espiritual de Maria, tal 

como delineada na Constituição Dogmática Lumen Gentium do Concílio Vaticano II. Por 

meio de uma abordagem descritivo-dialética, a investigação se concentrará na 

explicitação da fundamentação teológica e dos critérios que sustentam essa doutrina no 

referido documento conciliar. A partir desse contexto, o artigo pretende responder às 

seguintes perguntas de pesquisa: 

1.​ De que modo a Constituição Dogmática Lumen Gentium do Concílio Vaticano II 

aborda teologicamente a doutrina da maternidade espiritual de Maria? 

2.​ Quais critérios teológicos específicos a Constituição Dogmática Lumen Gentium do 

Concílio Vaticano II apresenta para fundamentar a doutrina da maternidade 

espiritual de Maria? 

A abordagem descritivo-dialética se mostra particularmente importante em função 

natureza do objeto de estudo. Como o artigo busca, em primeiro lugar, descrever como a 

Constituição Dogmática Lumen Gentium do Concílio Vaticano II aborda teologicamente a 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



5 

doutrina da maternidade espiritual de Maria, isso implica em detalhar o conteúdo 

específico do documento conciliar referente ao tema. O estudo também visa identificar e 

descrever os critérios teológicos específicos que o Lumen Gentium apresenta para 

fundamentar essa doutrina, por isso é necessário explicitar quais são esses critérios e 

como eles são apresentados no texto conciliar. Logo, a dimensão descritiva da 

metodologia permite apresentar de forma clara e organizada o que o documento conciliar 

afirma sobre a maternidade espiritual de Maria e os argumentos teológicos que a 

sustentam. Sem essa descrição precisa, qualquer análise posterior ficaria comprometida. 

A doutrina da maternidade espiritual de Maria é um tema teológico complexo, e a 

abordagem dialética permite explorar as nuances e as possíveis tensões dentro do próprio 

texto do Lumen Gentium; descrever com precisão o seu conteúdo sobre a maternidade 

espiritual de Maria e seus fundamentos; analisar criticamente as relações e possíveis 

tensões dentro do texto conciliar e compreender em profundidade a natureza e a 

fundamentação teológica da doutrina, levando em consideração a complexidade do tema e 

o contexto histórico do Concílio Vaticano II. 

Visando apresentar a rica doutrina da maternidade espiritual de Maria, tal como 

explicitada na Constituição Dogmática Lumen Gentium do Concílio Vaticano II, este artigo 

se estrutura em quatro eixos analíticos fundamentais. Inicialmente, debruçar-se-á sobre a 

dimensão teológico-pastoral que permeia a abordagem mariana na Lumen Gentium, 

investigando como o Concílio articula a figura de Maria em relação ao mistério de Cristo e 

à vida da Igreja, com implicações diretas para a prática da fé. Em seguida, a análise se 

aprofundará nos critérios mariológicos e cristológicos presentes no documento 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



6 

conciliar, buscando compreender a intrínseca ligação entre Maria e Cristo em sua obra 

redentora, e como essa relação fundamenta seu papel singular no plano da salvação. O 

terceiro momento da investigação concentrar-se-á nos critérios mariológicos e 

eclesiológicos, explorando a inserção de Maria no mistério da Igreja, enquanto membro 

singular e, ao mesmo tempo, figura materna que a precede e a acompanha em sua 

jornada. Por fim, o artigo exporá os fundamentos da maternidade espiritual de 

Maria, explicitando as razões teológicas que sustentam sua função maternal para com 

todos os cristãos, conforme delineado na Lumen Gentium, e suas consequências para a 

vida espiritual dos fiéis explicando o poder comunicativo da expressão "maternidade 

espiritual". 

Aos pés da cruz, unida ao sacrifício de Jesus, Maria é constituída mãe espiritual de 

todos os discípulos, participando singularmente da Redenção através da dor 

compartilhada e da entrega amorosa. Essa maternidade espiritual possui um caráter 

eclesial, com Maria acompanhando e intercedendo pela Igreja como mãe dos membros do 

povo de Deus. Assim, ela permanece presente como intercessora, modelo e sinal de 

esperança para os fiéis. 

 

O CONCÍLIO VATICANO II 

 

A postura do Concílio Vaticano II em relação a dogmas marianos, especialmente no 

que concerne à sua mediação universal, foi marcada pela abordagem eclesiológica 

reafirmando a doutrina tradicional sem definir novos dogmas. 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



7 

 

O caráter pastoral também se mostra na escolha da terminologia que deixa de lado, 
frequentemente, a linguagem técnica da ciência mariológica. Outro motivo para 
apresentar uma doutrina mariológica menos elaborada foi o olhar para os cristãos 
separados, especialmente os protestantes. Por essa razão foram evitados os títulos 
“co-redentora” e “Mãe da unidade”, e mesmo o antigo título de “mediadora”, muito 
presente no Oriente cristão, entrou no texto somente com grande discrição (LG 62) 
(Hauke, 2021, p. 98-99). 

 

Quando o Papa João XXIII em 1959 anunciava ao mundo o desejo de convocar um 

Concílio Ecumênico, “pode-se afirmar que nos textos magisteriais e no pensamento de 

muitos teólogos havia uma clara consciência de que a maternidade espiritual de Santa 

Maria era uma prerrogativa focalizadora da soteriologia mariana” e, portanto, “há um 

certo consenso no pensamento teológico para sustentar que o privilégio da maternidade 

espiritual é muito abarcante e por sua vez, unificador.”  (Bastero de Eleizalde, 2001, p. 

223). 

O notável teólogo René Laurentin, em sua obra “Courttraité de théologiemariale”, 

afirma: 

 
A mediação universal de Maria, no sentido que hoje prevalece, nada mais é do que 
outro nome para sua maternidade universal em relação aos homens. Esta última 
expressão apresenta uma quádrupla vantagem sobre a anterior: é mais homogênea, 
mais óbvia e requer menos correções (pois quem fala de Maria como mediadora deve 
ter o cuidado de não esquecer a afirmação paulina de que Cristo é o único Mediador 
— 1Tm 2,5). Além disso, é mais significativa, pois expressa, de fato, o fundamento da 
função mediadora de Maria. Por fim, é uma expressão mais concreta e mais bíblica (Jo 
19, 25-27), que fala melhor ao coração (Laurentin, 1959, p. 128). 

 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



8 

Segundo Domenico Bertetto, “o tema da maternidade universal de Maria — ou 

seja, sua maternidade física em relação a Cristo e espiritual em relação aos redimidos — 

constitui o tema dominante da doutrina mariana do Concílio. Trata-se também da 

expressão mais acessível utilizada para apresentar, de maneira mais eficaz e pastoral, o 

lugar que Maria ocupa na história da salvação: a figura materna é, de fato, a mais familiar 

a todos.”​

(Bertetto, 1988, p. 539-540). 

Além do sentir universal da prerrogativa da maternidade espiritual de Maria — 

adquirido a partir do pensamento teológico precedente ao Concílio — e do caráter 

ecumênico impresso por este, no qual a missão de Maria junto à obra de seu Filho não 

entra em choque direto com os princípios protestantes da única mediação de Cristo, “a 

elaboração do texto conciliar move-se em um plano histórico-salvífico, no qual Maria se 

apresenta como Mãe que colabora com seu Filho na transmissão da vida sobrenatural.” 

(Bastero De Eleizalde, 2001, p. 224). 

Em 21 de novembro de 1964, no encerramento do Concílio Vaticano II, o Papa 

Paulo VI proclamou que Maria é Mãe da Igreja, ratificando a dimensão profunda de sua 

maternidade espiritual. Pode-se afirmar que há um processo de unidade e continuidade 

entre os termos 'maternidade espiritual' e 'maternidade eclesial', pois Maria exerce sua 

maternidade espiritual sobretudo em relação aos membros do povo de Deus. 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



9 

A própria redação do capítulo VIII da Constituição Dogmática Lumen Gentium, 

intitulado A Bem-Aventurada Virgem Maria, Mãe de Deus, no mistério de Cristo e da 

Igreja, apresenta a relação entre a maternidade biológica e espiritual da Virgem Maria: 

 

Efectivamente, a Virgem Maria, que na anunciação do Anjo recebeu o Verbo no 
coração e no seio, e deu ao mundo a Vida, é reconhecida e honrada como verdadeira 
Mãe de Deus Redentor. Remida dum modo mais sublime, em atenção aos méritos de 
seu Filho, e unida a Ele por um vínculo estreito e indissolúvel, foi enriquecida com a 
excelsa missão e dignidade de Mãe de Deus Filho; é, por isso, filha predileta do Pai e 
templo do Espírito Santo, e, por este insigne dom da graça, leva vantagem á todas as 
demais criaturas do céu e da terra. Está, porém, associada, na descendência de Adão, 
a todos os homens necessitados de salvação; melhor, «é verdadeiramente Mãe dos 
membros (de Cristo) ...  porque cooperou com o seu amor para que na Igreja 
nascessem os fiéis, membros daquela cabeça». É, por esta razão, saudada como 
membro eminente e inteiramente singular da Igreja, seu tipo e exemplar perfeitíssimo 
na fé e na caridade; e a Igreja católica, ensinada pelo Espírito Santo, consagra-lhe, 
como a mãe amantíssima, filial afecto de piedade (CONCÍLIO VATICANO II, 1964, 53). 

 

Dessa forma, compreende-se que a intenção do Concílio é “esclarecer 

cuidadosamente não só o papel da Virgem Santíssima no mistério do Verbo encarnado e 

do Corpo místico, mas também os deveres dos homens resgatados para com a Mãe de 

Deus, Mãe de Cristo e Mãe dos homens, sobretudo dos fiéis” (LG, n. 54). 

Embora o Concílio Vaticano II tenha marcado um significativo avanço na 

compreensão do papel de Maria no mistério de Cristo e da Igreja, ele o fez adotando uma 

perspectiva eminentemente pastoral e eclesiológica, em consonância com o 

espírito geral do Concílio. Longe de buscar a proclamação de novos dogmas marianos, o 

Concílio concentrou-se em integrar a figura de Maria de forma mais explícita e 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



10 

profunda dentro do mistério da Igreja, como apresentado no Capítulo VIII da 

Constituição Dogmática Lumen Gentium.  

 

2 CRITÉRIOS MARIOLÓGICO-CRISTOLÓGICOS 

 

A Constituição Dogmática Lumen Gentium, em sua formulação sobre o tema da 

mediação materna de Maria, abandona alguns termos frequentemente utilizados pelos 

teólogos, inclusive pelo Magistério anterior. O texto apresenta a função de Maria 

Santíssima na redenção por meio da história da salvação, começando pelo Antigo 

Testamento e, em seguida, fundamentando-se nos mistérios da vida oculta e no ministério 

público de Jesus (LG, n. 58-59). 

Ao tratar da função da Santíssima Virgem na economia da salvação, o Concílio 

ensina que Maria, ao ter dado Jesus ao mundo, o Redentor, contribuiu livremente para a 

regeneração da humanidade ao aceitar essa missão e tornar-se a “Mãe de todos os 

viventes”. 

 

Mas o Pai das misericórdias quis que a aceitação, por parte da que Ele predestinara 
para mãe, precedesse a encarnação, para que, assim como uma mulher contribuiu 
para a morte, também outra mulher contribuísse para a vida. É o que se verifica de 
modo sublime na Mãe de Jesus, dando à luz do mundo a própria Vida, que tudo renova. 
Deus adornou-a com dons dignos de uma tão grande missão; e, por isso, não é de 
admirar que os santos Padres chamem com frequência à Mãe de Deus «toda santa» e 
«imune de toda a mancha de pecado», visto que o próprio Espírito Santo a modelou e 
d'Ela fez uma nova criatura. Enriquecida, desde o primeiro instante da sua conceição, 
com os esplendores duma santidade singular, a Virgem de Nazaré é saudada pelo 
Anjo, da parte de Deus, como «cheia de graça» (cfr. Luc. 1,28); e responde ao 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



11 

mensageiro celeste: «eis a escrava do Senhor, faça-se em mim segundo a tua palavra» 
(Luc. 1,38). Deste modo, Maria, filha de Adão, dando o seu consentimento à palavra 
divina, tornou-se Mãe de Jesus e, não retida por qualquer pecado, abraçou de todo o 
coração o desígnio salvador de Deus, consagrou-se totalmente, como escrava do 
Senhor, à pessoa e à obra de seu Filho, subordinada a Ele e juntamente com Ele, 
servindo pela graça de Deus omnipotente o mistério da Redenção. por isso, 
consideram com razão os santos Padres que Maria não foi utilizada por Deus como 
instrumento meramente passivo, mas que cooperou livremente, pela sua fé e 
obediência, na salvação dos homens. Como diz S. Ireneu, «obedecendo, ela tornou-se 
causa de salvação, para si e para todo o género humano». Eis porque não poucos, 
Padres afirmam com ele, nas suas pregações, que «o no da desobediência de Eva foi 
desatado pela obediência de Maria; e aquilo que a virgem Eva atou, com a sua 
incredulidade, desatou-o a virgem Maria com a sua fé»; e, por comparação com Eva, 
chamam Maria a «mãe dos vivos» e afirmam muitas vezes: «a morte veio por Eva, a 
vida veio por Maria (LG, n.56). 

 

A associação de Maria à missão redentora de seu Filho começa com o mistério da 

Anunciação e se estende por toda a infância de Jesus. O mistério da Anunciação, narrado 

nos Evangelhos de Lucas não é apenas o momento da concepção virginal do Salvador, mas 

também o ponto de partida da livre e consciente adesão de Maria ao plano divino de 

salvação. Ao nutrir, proteger e educar o Menino Jesus, Maria cumpre sua maternidade 

terrena e, simultaneamente, a maternidade espiritual. Sua presença, cuidados e fé 

silenciosa nos primeiros anos da vida de Cristo contribuem para a formação do Redentor 

e para sua plena maternidade espiritual sobre a Igreja. 

 
Esta associação da mãe com o Filho na obra da salvação, manifesta-se desde a 
conceição virginal de Cristo até à Sua morte. Primeiro, quando Maria, tendo partido 
solicitamente para visitar Isabel, foi por ela chamada bem-aventurada, por causa da fé 
com que acreditara na salvação prometida, e o precursor exultou no seio de sua mãe 
(cfr. Luc. 1, 41-45); depois, no nascimento, quando a Mãe de Deus, cheia de alegria, 
apresentou aos pastores e aos magos o seu Filho primogénito, o qual não só não lesou 
a sua integridade, mas antes a consagrou (180). E quando O apresentou no templo ao 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



12 

Senhor, com a oferta dos pobres, ouviu Simeão profetizar que o Filho viria a ser sinal 
de contradição e que uma espada trespassaria o coração da mãe, a fim de se 
revelarem os pensamentos de muitos (cfr. Luc. 2, 34-35). Ao Menino Jesus, perdido e 
buscado com aflição, encontraram-no os pais no templo, ocupado nas coisas de Seu 
Pai; e não compreenderam o que lhes disse. Mas sua mãe conservava todas estas 
coisas no coração e nelas meditava (cfr. Lc 2, 41-51)” (LG, n.57). 

 

Tal associação de Maria à obra redentora de Cristo não termina no mistério da 

Anunciação e da infância. A continuidade crescente da associação de Maria à obra 

redentora revela a profundidade de seu envolvimento no mistério da salvação humana, um 

tema central na reflexão do Concílio sobre sua maternidade espiritual.A progressão da 

participação de Maria no plano divino passa pela vida pública e chega à sua plenitude no 

Calvário, lugar teológico no qual a Virgem Santíssima se une amorosamente à Paixão de 

Cristo, seu Filho: 

 
Na vida pública de Jesus, Sua mãe aparece duma maneira bem-marcada logo no 
princípio, quando, nas bodas de Caná, movida de compaixão, levou Jesus Messias a dar 
início aos Seus milagres. Durante a pregação de Seu Filho, acolheu as palavras com 
que Ele, pondo o reino acima de todas as relações de parentesco, proclamou 
bem-aventurados todos os que ouvem a palavra de Deus e a põem em prática (cfr. Mc. 
3,35 e paral.; Lc 11, 27-28); coisa que ela fazia fielmente (cfr. Lc 2, 19 e 51). Assim 
avançou a Virgem pelo caminho da fé, mantendo fielmente a união com seu Filho até à 
cruz. Junto desta esteve, não sem desígnio de Deus (cfr. Jo.19,25), padecendo 
acerbamente com o seu Filho único, e associando-se com coração de mãe ao Seu 
sacrifício, consentindo com amor na imolação da vítima que d'Ela nascera; finalmente, 
Jesus Cristo, agonizante na cruz, deu-a por mãe ao discípulo, com estas palavras: 
mulher, eis aí o teu filho (cfr. Jo 19, 26-27) (LG, n. 58). 

 

O horizonte escatológico da íntima associação de Maria à obra redentora de Cristo 

resplandece de maneira particular em dois momentos cruciais, ambos com profunda 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



13 

ressonância na teologia do Concílio Vaticano II: sua presença no Cenáculo durante 

Pentecostes e sua gloriosa Assunção aos Céus. Esses eventos não apenas coroam sua 

participação singular no mistério da salvação, mas também prefiguram o destino da Igreja 

e de cada fiel. 

 
Tendo sido do agrado de Deus não manifestar solenemente o mistério da salvação 
humana antes que viesse o Espírito prometido por Cristo, vemos que, antes do dia de 
Pentecostes, os Apóstolos «perseveravam unanimemente em oração, com as 
mulheres, Maria Mãe de Jesus e Seus irmãos» (Act. 1,14), implorando Maria, com as 
suas orações, o dom daquele Espírito, que já sobre si descera na anunciação. 
Finalmente, a Virgem Imaculada, preservada imune de toda a mancha da culpa 
original (198), terminado o curso da vida terrena, foi elevada ao céu em corpo e alma 
(183) e exaltada por Deus como rainha, para assim se conformar mais plenamente 
com seu Filho, Senhor dos senhores (cfr. Apoc. 19,16) e vencedor do pecado e da 
morte (LG, n.59). 

 

Portanto, a cooperação maternal de Maria na obra redentora de seu Filho é 
permanente e não termina com sua Assunção: vai desde o anúncio no protoevangelho até 
a segunda vinda de Cristo. A interpretação integral da Escritura, que leva em consideração 
sua totalidade e não apenas passagens isoladas, permite perceber a unidade e a 
continuidade na história do povo de Deus; um olhar abrangente favorece a atualização da 
mensagem, uma vez que a apresenta de forma relevante para a realidade histórica dos 
fiéis. Assim, na leitura teológica global o mistério escatológico da vinda de Cristo se inicia 
com o mistério do evangelho da promessa do Redentor: 

 
A Sagrada Escritura do Antigo e Novo Testamento e a venerável Tradição mostram de 
modo progressivamente mais claro e como que nos põem diante dos olhos o papel da 
Mãe do Salvador na economia da salvação. Os livros do Antigo Testamento descrevem 
a história da salvação na qual se vai preparando lentamente a vinda de Cristo ao 
mundo. Esses antigos documentos, tais como são lidos na Igreja e interpretados à luz 
da plena revelação ulterior, vão pondo cada vez mais em evidência a figura duma 
mulher, a Mãe do Redentor. A esta luz, Maria encontra-se já profeticamente delineada 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



14 

na promessa da vitória sobre a serpente (cfr. Gén. 3,15), feita aos primeiros pais 
caídos no pecado. Ela é, igualmente, a Virgem que conceberá e dará à luz um Filho, 
cujo nome será Emmanuel (cfr. Is. 7,14; cfr. Miq. 5, 2-3; Mt. 1, 22-23). É a primeira 
entre os humildes e pobres do Senhor, que confiadamente esperam e recebem a 
salvação de Deus. Com ela, enfim, excelsa Filha de Sião, passada a longa espera da 
promessa, se cumprem os tempos e se inaugura a nova economia da salvação, quando 
o Filho de Deus dela recebeu a natureza humana, para libertar o homem do pecado 
com os mistérios da Sua vida terrena (LG 55).  

 

3 CRITÉRIOS MARIOLÓGICO-ECLESIOLÓGICOS 

Ao abordar a intrínseca relação entre a Virgem Maria e a Igreja, a Constituição 

Dogmática Lumen Gentium do Concílio Vaticano II delineia critérios 

mariológico-eclesiológicos cruciais para a compreensão da doutrina da maternidade 

espiritual de Maria. Esses elementos não apenas esclarecem o lugar singular de Maria no 

mistério de Cristo e da Igreja, mas também fundamentam teologicamente seu papel 

materno para com todos os fiéis. 

Nesse sentido, o documento conciliar reafirma com clareza o princípio paulino 

encontrado em 1 Timóteo 2,5: "Há um só Deus e um só mediador entre Deus e os homens: 

o homem Cristo Jesus". A mediação mariana não obscurece a mediação de Cristo: 

 

A função materna de Maria em relação aos homens de forma alguma obscurece ou 
diminui essa única mediação de Cristo, mas demonstra a sua eficácia (LG 60). 

 

Essa afirmação constitui o alicerce sobre o qual se compreende a participação de 

Maria no plano da salvação. Longe de ofuscar a centralidade de Cristo, o Concílio Vaticano 

II sublinha a total dependência de Maria em relação ao seu Filho. Tudo o que Maria é e 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



15 

tudo o que ela realiza em favor da Igreja deriva unicamente da graça de Cristo, seu 

Salvador.  

O Concílio enfatiza que "o papel subordinado de Maria não impede nem diminui de 

modo nenhum a mediação única de Cristo, mas antes manifesta a sua eficácia" (LG, 60). 

Portanto, a mediação da Mãe de Deus não é absolutamente necessária, mas provém da 

vontade divina e procede da abundância dos méritos de Cristo:  

 
Toda influência salutar da bem-aventurada Virgem   sobre os homens não nasce de 
uma necessidade objetiva, mas de uma disposição puramente gratuita de Deus, e 
brota da abundância dos méritos de Cristo [...] (LG, n. 60). 

 

A mediação mariana não é uma mediação intermediária entre os homens e Cristo; 

ao contrário, é uma mediação una à de Cristo e absolutamente dependente dela:  

 
[...] Portanto, ela se fundamenta na mediação dele, dela absolutamente depende e 
dela recebe toda a sua eficácia, e não impede minimamente a união imediata com 
Cristo, ao contrário, a facilita (LG, n. 60). 

 

Essa afirmação conciliar estabelece um princípio fundamental: a mediação de 

Maria não rivaliza nem obscurece a mediação única e universal de Jesus Cristo, o único 

Mediador entre Deus e os homens (1 Timóteo 2,5). A dependência radical da mediação 

mariana em relação à de Cristo decorre do próprio papel singular de Maria no mistério da 

Encarnação e em toda a economia da salvação. Em virtude da íntima união com Cristo e 

de sua singularíssima graça que Maria participa, de modo subordinado, na obra da 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



16 

redenção. Nesse sentido, a mediação mariana opera como um canal privilegiado da graça 

de Cristo. 

Ao considerar esses critérios mariológico-eclesiológicos, o Concílio Vaticano II 

oferece um quadro teológico robusto para a compreensão da doutrina da maternidade 

espiritual de Maria. Longe de obscurecer a centralidade de Cristo como único mediador, 

essa doutrina, fundamentada na Escritura e na Tradição, ressalta o papel singular de Maria 

no plano da salvação e seu amor materno constante para com a Igreja e cada um de seus 

membros. 

 

4 FUNDAMENTO DA MATERNIDADE ESPIRITUAL​

 

Depois das devidas precisões, o documento conciliar busca explicar o fundamento 

da maternidade espiritual de Maria. O documento conciliar apresenta Maria não apenas 

como receptora passiva da graça, mas como uma companheira singularmente 

generosa e ativa cooperadora na obra redentora de Cristo. Essa cooperação, 

permeada por sua fé inabalável e obediência irrestrita à vontade divina desde a 

Anunciação até o Calvário, confere-lhe um lugar único no plano de Deus. Portanto, Maria é 

apresentada como uma companheira singularmente generosa e cooperadora de Cristo na 

obra redentora: 
 

IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



17 

A Virgem Santíssima, predestinada para Mãe de Deus desde toda a eternidade 
simultaneamente com a encarnação do Verbo, por disposição da divina Providência foi 
na terra a nobre Mãe do divino Redentor, a Sua mais generosa cooperadora e a 
escrava humilde do Senhor. Concebendo, gerando e alimentando a Cristo, 
apresentando-O ao Pai no templo, padecendo com Ele quando agonizava na cruz, 
cooperou de modo singular, com a sua fé, esperança e ardente caridade, na obra do 
Salvador, para restaurar nas almas a vida sobrenatural. É por esta razão nossa mãe na 
ordem da graça (LG, n.61). 

 

O Concílio enfatiza como Maria, pela sua fé e livre adesão, ofereceu uma 

cooperação singular à obra do Salvador, pela obediência, fé, esperança e ardente caridade, 

para a restauração da vida sobrenatural das almas. Por esta razão, ela se tornou para nós 

mãe na ordem da graça (LG, 61). Essa íntima união com Cristo em sua obra redentora é a 

raiz da sua maternidade espiritual sobre a Igreja que se prolonga com a exaltação de 

Maria ao céu em corpo e alma, onde continua sua ação intercessora em favor da Igreja e 

da humanidade: 

Esta maternidade de Maria na economia da graça perdura sem interrupção, desde o 
consentimento, que fielmente deu na anunciação e que manteve inabalável junto à 
cruz, até à consumação eterna de todos os eleitos. De facto, depois de elevada ao céu, 
não abandonou esta missão salvadora, mas, com a sua multiforme intercessão, 
continua a alcançar-nos os dons da salvação eterna. Cuida, com amor materno, dos 
irmãos de seu Filho que, entre perigos e angústias, caminham ainda na terra, até 
chegarem à pátria bem-aventurada. Por isso, a Virgem é invocada na Igreja com os 
títulos de advogada, auxiliadora, socorro, medianeira. Mas isto entende-se de maneira 
que nada tire nem acrescente à dignidade e eficácia do único mediador, que é Cristo 
(LG, n.62). 

 

Após a conclusão do Concílio, por diversos motivos, originou-se uma crise profunda 

no saber teológico-mariológico, causada principalmente pela mudança metodológica 

promovida pelo próprio Concílio, que teve uma intenção pastoral e não 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



18 

teológica-dogmática. Contudo, é interessante notar que o termo "maternidade espiritual" 

parece ter resistido a essa turbulência teológica, mantendo sua relevância e centralidade 

na compreensão do papel de Maria na economia da salvação. 

Nesse contexto, a reflexão do teólogo Jean Galot se mostra pertinente ao destacar 

a riqueza semântica e a concretude da expressão "maternidade espiritual" na vida da 

humanidade. Para Galot, essa terminologia transcende abstrações teóricas, ressoando 

profundamente na experiência humana universal do afeto e da proximidade materna 

(GALOT, 1996, apud AUTOR, ANO, p. 26). Ao evocar a figura materna, com suas conotações 

de cuidado, proteção e guia, o termo "maternidade espiritual" comunica de forma eficaz o 

papel de Maria como aquela que nutre a vida da graça nos fiéis, intercede por eles e os 

acompanha em sua jornada espiritual. A força dessa expressão reside, portanto, em sua 

capacidade de conectar a realidade transcendente da função de Maria com a experiência 

humana fundamental da maternidade. 

Quanto à mediação mariana, podemos dizer que, do ponto de vista terminológico, o 
tema da maternidade espiritual assume o significado de mediação e redenção. 
Expressões como 'função materna', 'missão materna', entre outras, englobam todos os 
aspectos da associação de Maria à obra redentora de Cristo em relação aos homens 
(DANIEL, 2011, p. 26). 

​
​
​
​
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



19 

Retomam-se aqui as questões propostas, o Concílio Vaticano II adotou uma postura 

pastoral e não buscou apresentar nenhum novo dogma, nem mesmo em relação à Nossa 

Senhora, especialmente no que se refere à sua mediação universal. Portanto, apresenta 

Maria como mãe espiritual da humanidade redimida por seu Filho, por meio de um tríplice 

vínculo: por ser Mãe de Deus, por sua cooperação materna e por sua presença aos pés da 

cruz. Essa maternidade espiritual se estende de modo particular aos discípulos de seu 

Filho, pois toda a sua vida foi orientada a servir maternalmente à missão de Cristo, que 

consiste na regeneração dos homens para a vida da graça. 

O texto explicitou que, ao ser escolhida por Deus para ser a Mãe do Verbo 

encarnado, Maria adquire um vínculo único e indissolúvel com a pessoa de Jesus Cristo. 

Sua maternidade divina confere-lhe um lugar singular no mistério da salvação, pois 

Aquele que ela gerou em seu seio virginal é verdadeiro Deus e verdadeiro homem. Nesse 

sentido, ao tornar-se Mãe de Deus (Theotókos), Maria também se torna, por vontade do 

próprio Cristo, mãe daqueles que Ele veio redimir, uma vez que não se pode separar 

Cristo-Cabeça de seu Corpo, que é a Igreja. 

Em suma, a maternidade espiritual de Maria se manifesta por sua cooperação 

consciente e livre com o plano divino da salvação. Desde o seu “sim” na Anunciação até 

sua fidelidade silenciosa durante a vida pública de Jesus, Maria acolheu e acompanhou, 

com coração de mãe e de discípula, cada passo da missão redentora de seu Filho. Sua fé, 

humildade e obediência foram um verdadeiro serviço maternal à encarnação e à missão 

salvífica de Cristo, cooperando para a nova geração dos filhos de Deus na graça. 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



20 

E, por fim, o terceiro vínculo, fundamento da maternidade espiritual de Maria, é 

plenamente revelado aos pés da cruz, onde, unida ao sacrifício de seu Filho, ela participa 

de modo único na obra da Redenção. Naquele momento, Jesus entrega Maria ao discípulo 

amado — símbolo de todos os fiéis — dizendo: “Eis aí tua mãe” (Jo 19,27). A tradição da 

Igreja sempre reconheceu, nesse gesto, um ato solene de constituição da maternidade 

espiritual de Maria em relação a todos os discípulos de Cristo. Na dor suprema da Paixão, 

Maria torna-se mãe de todos os redimidos, não por geração carnal, mas pelo sofrimento 

compartilhado e pela entrega amorosa ao plano salvífico de Deus. 

Além disso, a maternidade espiritual possui um acentuado caráter eclesial, já que 

Maria é mãe dos membros do povo de Deus, acompanhando e intercedendo pela Igreja ao 

longo de sua história. Assunta ao céu, ela permanece ativamente presente na vida da 

Igreja como intercessora, modelo de fé e de caridade, e sinal seguro de esperança. Os 

fiéis encontram em Maria não apenas uma figura histórica do passado, mas uma mãe viva 

e atuante, que os guia na escuta da Palavra, na oração, na vivência dos sacramentos e na 

luta diária pela fidelidade ao Evangelho. 

Portanto, a maternidade espiritual de Maria é um dom inseparável da obra 

redentora de Cristo e um mistério que continua a se realizar na vida da Igreja. Maria, 

unida intimamente a Cristo e aos seus membros, exerce sua missão materna com ternura 

e poder, conduzindo os fiéis ao seu Filho e gerando-os continuamente para a vida nova da 

graça. 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 



21 

​
​
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

BASTERO DE ELEIZALDE, J.L. Virgen Singular. La reflexión teológica mariana nel siglo XX. 
Madrid: Rialp, 2001. 
 
BERTETTO, D. Maria la serva delSignore. Trattato di Mariologia. Napoli: EdizioneDehoniane, 
1988. 
 
CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Lumen Gentium.Capítulo VIII.  A 
Bem-Aventurada Virgem Maria Mãe de Deus no Mistério de Cristo e da Igreja. I. Proémio. 
Vaticano, 1964. Disponível em:  
<https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const
_19641121_lumen-gentium_po.html>acesso em 16 abr. 2025.​  
AUTOR. TÍTULO DA OBRA. Lugano: Eupress, ANO. 
 
HAUKE, M. Introdução à Mariologia. Campinas: Ecclesiae, 2021. 
 
LAURENTIN, R. Courthtraité de théologiemariale. Paris: P. Lethielleux, 1959. 
 

 
IN ALTVM – Rev. de Fil. e Teo. (ISSN: 3085-6280), vol. 3, Brasília, 2026, e03313 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html

